
Muqaddimah  
Nomor 2 Volume 16 
ISSN: 1858-3776 
The article is published at https://jurnal.uic.ac.id/muqaddimah  

Khilafah dan Amanah sebagai Dasar Etika Ekologis dalam Islam: 
Analisis Konseptual terhadap Tanggung Jawab Manusia terhadap 

Lingkungan 

Bina Prima Panggayuh1, Chika Dhity Fauziyyah Putri2, Fairuz Kartika Az-zahra3, Nabilah 
Nur Azizah4, Naura Syifa Saswandi Putri5, Rania Amara Zakirah6 

 
Fakultas Ilmu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta, Indonesia1 

Fakultas Ekonomi dan Bisnis, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta, Indonesia2,3,4,5,6 

 
Correspondent Email: chikaadhity@gmail.com 

 
Abstrak 
Krisis lingkungan global yang semakin kompleks menunjukkan bahwa persoalan ekologi tidak 
hanya berkaitan dengan aspek teknis dan kebijakan, tetapi juga berakar pada dimensi moral dan 
spiritual manusia. Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam menawarkan kerangka etis yang relevan 
melalui konsep khilafah dan amanah sebagai dasar teologis dalam menjaga keberlanjutan 
lingkungan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji integrasi nilai-nilai Islam dalam etika 
lingkungan dengan menelaah konsep khilafah dan amanah serta prinsip-prinsip ekologi Islam 
sebagai landasan etika lingkungan berkelanjutan. Metode penelitian yang digunakan adalah 
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Data diperoleh 
melalui kajian terhadap sumber primer berupa Al-Qur’an dan kitab tafsir, serta sumber sekunder 
berupa buku akademik dan artikel jurnal ilmiah yang relevan dengan tema ekologi Islam. Analisis 
data dilakukan menggunakan analisis isi secara deskriptif-analitis untuk memahami keterkaitan 
konsep-konsep tersebut dengan tanggung jawab ekologis manusia. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa konsep khilafah menegaskan posisi manusia sebagai wakil Allah di bumi yang memiliki 
tanggung jawab moral dalam mengelola alam secara bijaksana, sementara konsep amanah 
memperkuat tanggung jawab tersebut melalui dimensi akuntabilitas moral dan spiritual, serta 
larangan terhadap eksploitasi berlebihan. Prinsip-prinsip ekologi Islam seperti keseimbangan 
(mīzān), kesederhanaan (iqtiṣād), dan larangan kerusakan (fasād) membentuk kerangka etika 
lingkungan yang holistik dan berorientasi pada keberlanjutan. Implementasi nilai-nilai tersebut 
tercermin dalam berbagai model praktik seperti Green Campus, Eco Pesantren, Green School, dan 
Eco Masjid yang menekankan penghematan energi, pengelolaan limbah, edukasi lingkungan, dan 
pembinaan spiritual ekologi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi konsep khilafah dan 
amanah berpotensi menjadi paradigma etika lingkungan Islam yang relevan dan aplikatif dalam 
menjawab tantangan ekologi kontemporer secara berkelanjutan.  
 
Kata Kunci: Khilafah, Amanah, Etika Ekologis Islam 
 
Abstract 

The increasingly complex global environmental crisis indicates that ecological issues are not merely 
related to technical and policy aspects but are also deeply rooted in human moral and spiritual 
dimensions. In this context, Islamic values offer a relevant ethical framework through the concepts 
of Khilafah and Amanah as theological foundations for maintaining environmental sustainability. 
This study aims to examine the integration of Islamic values into environmental ethics by analyzing 
the concepts of Khilafah and Amanah, as well as Islamic ecological principles as the basis for 
sustainable environmental ethics. This research employs a qualitative approach using library 
research methods. Data were obtained from primary sources, including the Qur’an and classical and 

https://jurnal.uic.ac.id/muqaddimah


contemporary tafsir, as well as secondary sources such as academic books and scholarly journal 
articles relevant to the theme of Islamic ecology. Data analysis was conducted using descriptive-
analytical content analysis to explore the relationship between these concepts and human ecological 
responsibility. The findings show that the concept of Khilafah emphasizes the position of humans as 
God’s vicegerents on earth, who bear moral responsibility to manage nature wisely, while the 
concept of Amanah reinforces this responsibility through moral and spiritual accountability and the 
prohibition of excessive exploitation. Islamic ecological principles such as balance (mīzān), 
moderation (iqtiṣād), and the prohibition of environmental destruction (fasād) form a holistic and 
sustainability-oriented environmental ethical framework. The implementation of these values is 
reflected in various practical models, including Green Campus, Eco Pesantren, Green School, and Eco 
Mosque initiatives, which emphasize energy conservation, waste management, environmental 
education, and ecological spiritual development. This study concludes that the integration of the 
concepts of Khilafah and Amanah has the potential to serve as a relevant and applicable paradigm 
of Islamic environmental ethics in addressing contemporary ecological challenges in a sustainable 
manner.  

Keywords: Khilafah, Amanah, Islamic Ecological Ethics 

Accepted Date: 25 Desember 2025 
Publish Date: 31 Desember 2025 
 
 

Pendahuluan 
Perkembangan dunia modern yang ditandai dengan pesatnya proses 

industrialisasi, bertambahnya jumlah penduduk, dan penggunaan sumber daya alam 
secara berlebihan menunjukkan bahwa krisis lingkungan sudah mencapai tingkat yang 
parah, hingga bisa mengancam kelangsungan hidup manusia dan makhluk hidup lainnya 
di masa sekarang serta di masa depan. Fenomena ini bukan hanya terjadi di negara-
negara maju, tetapi juga terjadi di negara-negara berkembang seperti Indonesia yang 
memiliki banyak sumber daya alam, dimana eksploitasi sumber daya alam sering 
dimanfaatkan secara berlebihan, tanpa memikirkan akibatnya bagi lingkungan dalam 
jangka waktu panjang. Kerusakan lingkungan pada dasarnya menunjukkan adanya 
perilaku manusia yang kurang memperhatikan keseimbangan alam dan tidak 
menjalankan tanggung jawab moral sebagai makhluk yang diciptakan Allah SWT. Oleh 
karena itu, krisis lingkungan saat ini menunjukkan bahwa manusia gagal memahami 
hubungannya dengan alam, dan menegaskan betapa pentingnya mempelajari etika 
lingkungan yang didasarkan pada agama. Hal ini bisa memberikan dasar moral yang lebih 
kuat dalam menghadapi tantangan lingkungan yang ada saat ini.  

Agama Islam memainkan peran penting dalam membimbing manusia agar 
bersikap bijak dalam menjaga dan melestarikan lingkungan. Islam tidak hanya 
memberikan pandangan tentang hubungan antara manusia dan alam, tetapi juga 
menyampaikan konsep dasar seperti khilafah, amanah, adl, dan mizan yang bisa menjadi 
dasar dalam membentuk kesadaran tentang lingkungan. Al-Qur'an menjadikan manusia 
sebagai khalifah di bumi dengan tugas untuk menjaga keseimbangan dan mencegah 
terjadinya kerusakan, serta memikul amanah sebagai bagian dari tanggung jawab moral 
terhadap semua makhluk ciptaan Tuhan (Arifin et al., 2025). Namun, dalam 
perkembangan kontemporer, konsep khalifah sering kali kehilangan maknanya dan lebih 
diartikan dalam konteks politik kekuasaan, sehingga nilai etika dan kepedulian terhadap 
lingkungan menjadi kurang diperhatikan. Sama halnya dengan konsep amanah, 
umumnya dipahami secara pribadi, hanya terbatas pada nilai kejujuran atau tanggung 
jawab individu, tanpa dikembangkan sebagai pedoman dalam menjaga lingkungan 



(Hutagalung, 2024). Padahal, Amanah dalam pandangan Islam adalah tugas dari Allah 
SWT untuk menjaga bumi dan segala isinya, karena bumi ini dianggap sebagai titipan 
Tuhan yang harus diperlakukan dengan tanggung jawab. Ironisnya, meskipun ajaran 
Islam mengajarkan tanggung jawab dan amanah manusia sebagai khalifah di bumi, 
banyak kasus kerusakan lingkungan terjadi di daerah yang mayoritas penduduknya 
Muslim. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai etika lingkungan dalam Islam belum 
sepenuhnya dihayati dan diterapkan dalam kehidupan sosial serta kebijakan 
pembangunan. Kondisi ini menunjukkan bahwa diperlukan analisis konseptual yang 
lebih dalam agar makna khilafah dan amanah kembali menjadi dasar etika lingkungan 
dalam Islam, sehingga bisa menghubungkan perbedaan antara idealisme teologis dan 
realitas lingkungan saat ini. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep khilafah sebagai dasar 
tanggung jawab manusia terhadap alam dari perspektif Islam. Selain itu, penelitian ini 
juga menjelaskan amanah sebagai dasar tanggung jawab lingkungan yang menegaskan 
kewajiban manusia terhadap lingkungan hidup. Artikel ini juga bertujuan membahas 
prinsip-prinsip lingkungan Islam yang berdasarkan dari ajaran Al-Qur’an dan hadis. 
Penelitian ini juga mengkaji bagaimana konsep khilafah dan amanah dapat digabungkan 
sebagai dasar tanggung jawab lingkungan dalam Islam. Lebih lanjut, penelitian ini 
membahas penerapan konsep tersebut dengan berbagai bentuk implementasi, seperti 
Green Campus, Eco Pesantren, Green School, dan Eco Masjid, sebagai upaya mewujudkan 
nilai-nilai tanggung jawab lingkungan dalam kehidupan masa kini. 

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan bisa memperkaya pembahasan tanggung 
jawab terhadap lingkungan dalam Islam dengan menggabungkan konsep khilafah dan 
amanah. Kerangka ini diharapkan bisa menjelaskan hubungan antara manusia dan alam 
dari perspektif Islam. Secara nyata, hasil penelitian ini diharapkan bisa menjadi acuan 
bagi berbagai pihak yang terlibat, seperti lembaga pendidikan, tempat ibadah, dan 
pemerintah dalam menyusun serta menerapkan program pelestarian lingkungan yang 
sesuai dengan ajaran Islam. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan bisa memperkuat 
gerakan lingkungan yang berbasis Islam.  

 

Tinjauan Literatur 
Kajian mengenai etika lingkungan berkembang dari kesadaran bahwa persoalan 

ekologis tidak hanya berkaitan dengan aspek teknis pengelolaan alam, tetapi juga 
berhubungan erat dengan nilai dan cara pandang manusia terhadap lingkungan. Krisis 
ekologis muncul ketika hubungan manusia dengan alam dibangun atas dasar 
kepentingan jangka pendek, sehingga mengabaikan keseimbangan dan keberlanjutan 
kehidupan. Oleh karena itu, etika lingkungan dipandang penting sebagai dasar untuk 
menata kembali relasi manusia dengan alam secara lebih bertanggung jawab. 

Sejumlah kajian menegaskan bahwa etika lingkungan memandang alam bukan 
sekadar objek pemanfaatan, melainkan bagian dari tatanan kehidupan yang memiliki 
nilai dan perlu dijaga keberlangsungannya. Dalam pandangan ini, setiap tindakan 
manusia terhadap lingkungan mengandung konsekuensi moral karena berdampak 
langsung pada keberlanjutan ekosistem dan kehidupan sosial. Etika lingkungan 
menekankan pentingnya tanggung jawab dan pengendalian diri agar pemanfaatan 
sumber daya alam tidak berujung pada kerusakan lingkungan dan ketimpangan ekologis 
(Washington et al., 2024). 

Dalam kajian keislaman, pembahasan mengenai lingkungan berangkat dari 
keyakinan bahwa alam merupakan ciptaan Tuhan yang memiliki keteraturan dan tujuan. 
Manusia diposisikan sebagai bagian dari tatanan ciptaan tersebut, bukan sebagai pemilik 



atau penguasa mutlak atas alam. Oleh karena itu, hubungan manusia dengan lingkungan 
selalu dikaitkan dengan tanggung jawab moral dan kesadaran spiritual. Pemanfaatan 
alam dipahami sebagai aktivitas yang harus sejalan dengan nilai keseimbangan dan 
keteraturan ciptaan. 

Kajian keislaman juga menunjukkan bahwa kerusakan lingkungan berkaitan erat 
dengan kegagalan manusia dalam menjaga keseimbangan antara pemenuhan kebutuhan 
hidup dan batas-batas etis. Ketika pemanfaatan alam didorong oleh sikap berlebihan 
serta mengabaikan tanggung jawab moral, hubungan manusia dengan lingkungan 
cenderung bersifat merusak. Dalam konteks ini, etika lingkungan Islam tidak hanya 
mengatur cara manusia berinteraksi dengan alam, tetapi juga menekankan pembentukan 
kesadaran moral sebagai dasar perilaku ekologis yang berkelanjutan (Basri et al., 2025). 

Sejumlah kajian terbaru menunjukkan bahwa ajaran Islam mengandung nilai-nilai 
yang relevan untuk merespons tantangan lingkungan masa kini, khususnya melalui 
penegasan tanggung jawab manusia dalam mengelola dan menjaga alam sebagai amanah. 
Namun, pembahasan nilai-nilai tersebut masih sering disajikan secara terpisah, sehingga 
keterkaitannya sebagai satu kesatuan etika lingkungan belum tergambar secara utuh. 
Kondisi ini menunjukkan adanya ruang kajian untuk mengkaji nilai-nilai Islam secara 
lebih terpadu sebagai dasar etika lingkungan yang mampu menjembatani dimensi moral, 
spiritual, dan ekologis dalam menghadapi krisis lingkungan kontemporer (Hanief, 2025). 
 
Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini 
bertujuan untuk memahami, menafsirkan, dan menganalisis konsep lingkungan dalam 
Islam secara mendalam melalui perspektif normatif-teologis dan konseptual. Penelitian 
kepustakaan dilakukan dengan mengkaji sumber-sumber tertulis yang relevan, baik teks 
keagamaan maupun literatur ilmiah kontemporer, guna menggali makna dan nilai etika 
lingkungan dalam ajaran Islam. Rancangan penelitian bersifat deskriptif-analitis, yaitu 
mendeskripsikan konsep khilafah, amanah, serta prinsip-prinsip ekologi Islam, 
kemudian menganalisis keterkaitannya dengan tanggung jawab ekologis manusia secara 
sistematis (Rustamana et al., 2024). 

Dalam penelitian kepustakaan, populasi dan sampel tidak merujuk pada 
responden manusia, melainkan pada sumber data. Populasi penelitian ini mencakup 
seluruh literatur yang membahas konsep lingkungan dalam Islam, sedangkan sampel 
ditentukan secara purposive berdasarkan relevansi dan kredibilitas sumber. Sumber 
primer meliputi Al-Qur’an dan terjemahannya. Sumber sekunder terdiri atas buku 
akademik tentang ekoteologi Islam, artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional, serta 
laporan ilmiah yang relevan dengan isu lingkungan dan Islam. Pengumpulan data 
dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara membaca secara kritis, mencatat, dan 
mengklasifikasikan data sesuai fokus penelitian. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) 
yang meliputi tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data 
yang telah diklasifikasikan kemudian dianalisis secara induktif untuk memperoleh 
pemahaman konseptual yang bersifat umum. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi 
sumber dengan membandingkan berbagai literatur primer dan sekunder serta 
melakukan pengecekan konsistensi interpretasi berdasarkan pendapat para ahli dan 
penelitian terdahulu, sehingga hasil penelitian memiliki validitas dan ketajaman analisis 
yang memadai (Saputra & Sunarya, 2024). 
 



Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Khilafah dan Tanggung Jawab Ekologis  

Bagian ini membahas konsep khilafah dan tanggung jawab ekologis 
sebagai kerangka teologis dan etis dalam memahami relasi manusia dengan alam. 
Pembahasan difokuskan pada bagaimana Islam memandang manusia tidak hanya 
sebagai pengguna sumber daya alam, tetapi sebagai pihak yang diberi mandat 
untuk mengelola, menjaga, dan melindungi lingkungan secara bertanggung jawab. 
Dengan menempatkan konsep khilafah sebagai landasan utama, pembahasan 
selanjutnya akan menguraikan dasar normatif Al-Qur’an dan pandangan para 
mufassir terkait posisi manusia di bumi, serta implikasinya terhadap kewajiban 
menjaga keseimbangan dan keberlanjutan ekosistem. 

 

1.1. Konsep Khilafah dalam Perspektif Islam 

Konsep khilafah dalam Islam merupakan prinsip sentral yang menjelaskan 
posisi manusia di muka bumi sebagai wakil Allah) yang memikul tanggung jawab 
moral dan ekologis untuk memelihara tatanan ciptaan. Secara bahasa, khilafah 
berarti pengganti atau penerus, namun secara teologis istilah ini menunjukkan 
mandat yang diberikan Allah SWT kepada manusia untuk mengatur, menjaga, 
serta menegakkan keseimbangan alam sesuai nilai-nilai Ilahi. Dalam kajian 
ekoteologi kontemporer, khilafah dipahami bukan sebagai legitimasi dominasi 
manusia atas alam, melainkan sebagai amanah dan kewajiban etis untuk berperan 
aktif dalam perlindungan lingkungan serta menjamin keberlanjutan kehidupan 
seluruh makhluk ciptaan Allah (Djuned, 2023). Landasan utama konsep khilafah 
terdapat dalam Al-Qur’an, khususnya pada firman Allah SWT:  

ىِٕكَةِْ رَبُّكَْ قَالَْ وَاِذ ْ
ان ِيْ  لِل مَل ٰۤ ضِْ فِى جَاعِلْ  ِِ َر  ْ الْ 

  خَلِي فَة  

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: ‘Sesungguhnya 
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi.’” (Q.S. Al-Baqarah (2): 
30) 

Ayat tersebut menjadi pijakan penting bagi para pemikir Islam 
kontemporer untuk menafsirkan posisi manusia sebagai agen tanggung jawab 
ekologis (amanah) yang harus menjaga keseimbangan dan harmoni ciptaan 
(Hanief, 2025). Dalam konteks ini, manusia tidak hanya dipahami sebagai 
pengelola material sumber daya alam, tetapi juga sebagai pemikul nilai moral, 
spiritual, san ekologis yang harus dijalankan dalam kehidupan sehari-hari 
(Alfadhli et al., 2025).  

Dengan demikian, khilafah tidak dapat dimaknai semata-mata sebagai 
kekuasaan atau dominasi manusia atas alam, melainkan sebagai tanggung jawab 
moral dan spiritual. Manusia dituntut untuk bertindak sesuai dengan kehendak 
Allah, yaitu menciptakan kemaslahatan (maṣlaḥah) dan mencegah kerusakan 
(mafsadah). 

 
 
 



1.2. Tanggung Jawab Ekologis sebagai Implikasi Khilafah 

Tanggung jawab ekologis merupakan konsekuensi logis dari konsep 
khilafah. Sebagai khalifah, manusia berkewajiban menjaga kelestarian lingkungan 
dan memastikan keberlanjutan kehidupan bagi generasi mendatang. Islam secara 
tegas melarang segala bentuk kerusakan lingkungan, sebagaimana ditegaskan 
dalam Al-Qur’an: 

ا وَلَْْ ضِْ فِى تفُ سِدوُ  َر  لََحِهَا بعَ دَْ الْ  هُْ اِص  ف ا وَاد عُو  طَمَع اْ  خَو   وَّ

“Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah Allah 
memperbaikinya.” (QS. Al-A’raf (7): 56) 

Ayat tersebut menegaskan bahwa tindakan yang merusak ekosistem 
seperti eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan, pencemaran lingkungan, 
dan perusakan habitat bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Menurut (Djuned, 
2023), krisis lingkungan modern merupakan akibat dari melemahnya kesadaran 
spiritual manusia dalam memandang alam sebagai amanah dari Allah, sehingga 
alam diperlakukan semata-mata sebagai objek eksploitasi tanpa batas, bukan 
sebagai bagian dari tanggung jawab  Selain itu, Al-Qur’an juga menekankan 
pentingnya keseimbangan (mīzān) dalam alam semesta: 

ءَْ   ۝٧ال مِي زَانَْ  وَوَضَعَْ رَفعَهََا وَالسَّمَاٰۤ

ْ ا الََّْ غوَ    ۝٨ال مِي زَانِْ فِى تطَ 

“Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia telah menciptakan 
keseimbangan (mīzān), supaya kamu jangan melampaui batas dalam 
keseimbangan itu.” (Q.S. Ar-Rahman (55): 7-8) 

Konsep mīzān mengisyaratkan bahwa alam diciptakan dalam keadaan 
seimbang, dan manusia tidak diperkenankan merusak keseimbangan tersebut. 
Dengan demikian, tanggung jawab ekologis mencakup kewajiban untuk menjaga 
keseimbangan alam, menggunakan sumber daya alam secara bijaksana, serta 
menerapkan prinsip keberlanjutan. Pemahaman ini sejalan dengan kajian 
ekoteologi Islam kontemporer yang menempatkan perlindungan ekoteologi Islam 
kontemporer yang menempatkan perlindungan lingkungan sebagai bagian 
integral dari manifestasi keimanan dan pelaksanaan amanah khilafah manusia di 
bumi (Alfadhli et al., 2025). 

 

1.3. Khilafah sebagai Mandat Pengelolaan dan Perlindungan Alam  

Konsep khilafah dalam Islam tidak hanya menempatkan manusia sebagai 
penguasa atas bumi, tetapi lebih jauh sebagai pengelola dan penjaga terhadap 
seluruh sistem kehidupan. Mandat khilafah mengandung konsekuensi bahwa 
manusia diberi kewenangan untuk memanfaatkan sumber daya alam, namun 
kewenangan tersebut dibatasi oleh ketentuan Ilahi yang menuntut keberlanjutan 
dan perlindungan terhadap alam. 

Al-Qur’an menegaskan bahwa alam diciptakan untuk dimanfaatkan 
manusia, tetapi bukan untuk dieksploitasi secara berlebihan:  

ا لكَُمْ  خَلقََْ الَّذِيْ  هوَُْ ضِْ فِى مَّ َر    جَمِي ع ا الْ 



“Dialah yang menciptakan segala yang ada di bumi untuk kamu.” (Q.S. Al-
Baqarah (2): 29) 

Ayat ini menunjukkan bahwa pemanfaatan alam merupakan bagian dari 
tujuan penciptaan, namun para mufassir menekankan bahwa kata “lakum” (untuk 
kamu) tidak bermakna kebebasan tanpa batas,, melainkan pemanfaatan yang 
bertanggung jawab, terukur, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama 
(Alfadhli et al., 2025). Dengan demikian, khilafah mencakup dua dimensi utama, 
yaitu hak pemanfaatan dan kewajiban perlindungan. Dalam kerangka ini, manusia 
tidak boleh bertindak sebagai perusak sistem ekologis. Al-Qur’an secara tegas 
mengingatkan: 

رِْ ال بَر ِْ فِى ال فسََادُْ ظَهَرَْ ا الَّذِيْ  بعَ ضَْ لِيذُِي قهَُمْ  النَّاسِْ ايَ دِى كَسَبتَْ  بمَِا وَال بَح  نَْ لعََلَّهُمْ  عَمِلوُ  جِعوُ   ۝٤١ يَر 

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan oleh perbuatan 
tangan manusia. (Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari 
akibat dari perbuatan mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” (Q.S. 
Ar-Rum (30): 41)  

Ayat tersebut memperlihatkan relasi kausal antara tindakan manusia dan 
kerusakan lingkungan. Kerusakan ekologis bukan sekadar fenomena alamiah, 
melainkan akibat langsung dari pengelolaan yang tidak selaras dengan prinsip 
khilafah. Menurut (Djuned, 2023), krisis lingkungan modern muncul akibat 
kegagalan manusia dalam memahami mandat khalifah secara utuh, sehingga 
hubungan etis dan spiritual antara manusia dan alam tereduksi menjadi relasi 
eksploitatif semata. 

Lebih lanjut, khilafah juga mengharuskan manusia untuk menjaga 
keberlangsungan kehidupan seluruh makhluk, bukan hanya kepentingan manusia 
semata. Islam memandang alam sebagai satu kesatuan sistem yang saling 
terhubung. Oleh karena itu, perusakan satu elemen ekosistem akan berdampak 
pada keseluruhan tatanan kehidupan.  

Dengan demikian, tanggung jawab ekologis dalam konsep khilafah 
meniscayakan pola pengelolaan alam yang berorientasi pada perlindungan, 
keseimbangan, dan keberlanjutan. Pemahaman ini menjadi fondasi awal sebelum 
masuk pada pembahasan konsep khilafah terhadap isu ekologi kontemporer. 

 

1.4. Relevansi Konsep Khilafah terhadap Isu Ekologi Kontemporer 

Dalam konteks modern, konsep khilafah memiliki relevansi yang sangat 
kuat terhadap berbagai persoalan ekologis global, seperti perubahan iklim, 
deforestasi, dan krisis air. Islam menawarkan paradigma alternatif terhadap 
pendekatan antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat segalanya 
tanpa batas etis. Dalam kajian ekoteologi Islam kontemporer, konsep khilafah 
dipahami sebagai kerangka normatif yang mampu menjawab tantangan krisis 
lingkungan global melalui penegasan tanggung jawab moral dan spiritual manusia 
terhadap alam (Djuned, 2023). 

Islam memandang alam sebagai makhluk Allah yang juga bertasbih dan memiliki 
nilai intrinsik, sebagaimana firman-Nya: 



نْ  وَاِنْ  ءْ  م ِ ْ شَي  كِنْ  يسَُب ِحُْ الَِّْ دِهٖوَل  ْ بِحَم  نَْ لَّْ بِي حَهُم ْ  تفَ قهَُو   تسَ 

“Tidak ada sesuatu pun melainkan bertasbih dengan memuji-Nya, tetapi 
kamu tidak memahami tasbih mereka.” (Q.S. Al-Isra (17): 44) 

Ayat ini menegaskan bahwa alam bukan sekadar objek mati, melainkan 
bagian dari sistem kosmik yang tunduk kepada Allah. Oleh karena itu, eksploitasi 
alam secara berlebihan tidak hanya berdampak ekologis, tetapi juga melanggar 
tatanan kosmik yang telah ditetapkan Allah. Pemahaman ini sejalan dengan 
pandangan para peneliti Muslim kontemporer yang menegaskan bahwa relasi 
manusia dan alam harus dibangun atas dasar kesadaran teologis, etika dan 
keseimbangan ekosistem, bukan semata-mata kepentingan ekonomi jangka 
pendek (Alfadhli et al., 2025). 

Dengan menginternalisasi konsep khilafah dan amanah, umat Islam 
diharapkan mampu berkontribusi aktif dalam menjaga kelestarian lingkungan 
serta mewujudkan pembangunan yang berkelanjutan dan berkeadilan. Konsep ini 
menjadi dasar penting bagi keterlibatan umat Islam dalam upaya global 
pelestarian lingkungan, karena memadukan dimensi spiritual, moral, dan sosial 
dalam praktik pengelolaan alam secara berkelanjutan (Hanief, 2025). 

 

2. Amanah sebagai Etika Dasar Lingkungan 

         Amanah berfungsi sebagai etika dasar dalam membentuk perilaku manusia 
terhadap lingkungan. Nilai ini mendorong sikap kehati-hatian, keadilan ekologis, 
serta keseimbangan antara kepentingan manusia dan kelestarian alam. Dengan 
menjadikan amanah sebagai landasan etis, tindakan menjaga lingkungan tidak 
hanya dipandang sebagai kewajiban sosial, tetapi juga sebagai bentuk tanggung 
jawab moral dan spiritual. 

 

2.1. Amanah sebagai Mandat Ilahi dalam Pengelolaan Lingkungan 

Dalam perspektif Islam, alam adalah bagian dari ciptaan Allah yang 
diciptakan dengan tujuan, keseimbangan, dan harmoni tertentu. Manusia 
menerima amanah untuk mengelola alam sesuai batasan-batasan yang ditetapkan 
syariah agar tidak terjadi kerusakan (fasad). Ayat lain menjelaskan larangan Allah 
terhadap segala bentuk kerusakan di muka bumi (QS. Al-Baqarah: 11–12; QS. Ar-
Rum: 41). Larangan ini tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga aplikatif, karena 
menuntun manusia untuk mempertimbangkan dampak ekologis dari setiap 
aktivitas sosial, ekonomi, dan teknologinya. 

Dengan demikian, amanah bukan sekadar konsep abstrak, melainkan 
menjadi pedoman moral bahwa tindakan seperti penggundulan hutan, 
pencemaran sungai, penggunaan energi berlebih, dan pemborosan sumber daya 
merupakan bentuk pengkhianatan terhadap amanah Allah. Sebaliknya, menjaga 
kualitas udara, tanah, air, flora, dan fauna termasuk dalam bentuk ibadah yang 
mencerminkan kepatuhan terhadap Sang Pencipta. 

 



2.2. Amanah sebagai Prinsip Etika Lingkungan Berkelanjutan 

         Konsep amanah memiliki relevansi yang kuat dengan prinsip keberlanjutan 
(sustainability) dalam etika lingkungan Islam, karena menuntut pemanfaatan 
sumber daya alam secara bertanggung jawab dan berorientasi jangka panjang 
(Agustina et al., 2025). Amanah mengandung prinsip keadilan antar generasi, 
yaitu menjaga agar sumber daya alam tetap dapat dinikmati oleh generasi 
mendatang; keadilan antar makhluk, dengan tidak merusak habitat serta menjaga 
keseimbangan ekosistem; dan keadilan sosial, melalui pengelolaan sumber daya 
yang tidak menimbulkan ketimpangan atau dampak lingkungan yang merugikan 
kelompok tertentu. Prinsip-prinsip tersebut sejalan dengan konsep mīzān 
(keseimbangan) sebagaimana ditegaskan dalam QS. Ar-Rahman ayat 7–9, yang 
mengingatkan manusia agar tidak melampaui batas dalam pemanfaatan alam. 
Dalam konteks kontemporer, nilai amanah ini dapat diwujudkan melalui 
pengelolaan energi terbarukan, efisiensi penggunaan air, penerapan konsep 
reduce, reuse, recycle (3R), serta pengembangan kebijakan dan praktik ramah 
lingkungan di tingkat pemerintah maupun lembaga pendidikan. 

 

2.3. Implementasi Amanah dalam Praktik Lingkungan 

Prinsip amanah tercermin dalam berbagai praktik pengelolaan lingkungan 
berbasis nilai Islam, berupa: 

• Penghematan energi dan air sebagai wujud kesadaran bahwa sumber daya 
adalah titipan Allah. 

• Pengelolaan sampah dan limbah untuk mengurangi polusi dan menjaga 
kebersihan lingkungan. 

• Konservasi dan reboisasi sebagai upaya memperbaiki kerusakan ekologis. 

• Pertanian berkelanjutan yang menghindari eksploitasi berlebih. 

• Penataan ruang masjid, pesantren, dan sekolah yang lebih hijau, efisien 
energi, dan ramah lingkungan. 

• Edukasi lingkungan yang menanamkan rasa tanggung jawab ekologis sejak 
usia dini. 

Di banyak lembaga seperti eco-pesantren dan green school, amanah 
diterjemahkan dalam kurikulum, kegiatan harian, hingga kebijakan pengelolaan 
fasilitas. Ketika nilai amanah tertanam secara kelembagaan, tercipta budaya 
lingkungan yang konsisten, terukur, dan menyeluruh (Mahendra et al., 2025). 

 

2.4. Amanah dalam Perspektif Sosial dan Spiritual 

Amanah tidak hanya berkaitan dengan tindakan fisik, tetapi juga 
menyangkut kesadaran spiritual bahwa manusia akan dimintai 
pertanggungjawaban atas setiap perbuatannya. Kesadaran ini membentuk sikap 
rendah hati dan rasa takut merusak ciptaan Tuhan (khauf), sekaligus mendorong 
rasa cinta terhadap alam (mahabbah). Alam dilihat bukan sebagai objek yang 



dieksploitasi, melainkan sebagai ayat-ayat Tuhan yang harus dijaga 
keberadaannya (Habib & Saeed, 2025). 

Dalam konteks sosial, amanah mendorong individu dan komunitas untuk 
terlibat aktif dalam gerakan lingkungan, kampanye anti-sampah, gaya hidup hijau, 
dan kebijakan publik yang berpihak pada pelestarian alam. Ketika masyarakat 
menjadikan amanah sebagai nilai kolektif, tercipta partisipasi ekologis yang lebih 
kuat dan berkelanjutan. 

 

2.5. Amanah sebagai Fondasi Etika Lingkungan Islam 

Dengan berbagai landasan teologis, moral, sosial, dan praktis, amanah 
menjadi prinsip utama dalam etika lingkungan Islam. Ia memberikan dasar bagi 
setiap individu untuk bertindak secara bertanggung jawab, moderat, dan 
berorientasi jangka panjang dalam mengelola alam. Dalam era modern yang 
ditandai oleh krisis iklim dan degradasi lingkungan, konsep amanah menawarkan 
paradigma moral yang dapat memperkuat praktik-praktik keberlanjutan serta 
menginspirasi kebijakan lingkungan yang lebih etis dan manusiawi. 

 

3. Prinsip-Prinsip Ekologi Islam  

Ekologi Islam berangkat dari pandangan dunia (worldview) Islam yang 
holistik, yang memandang alam sebagai ciptaan Allah SWT dan manusia sebagai 
bagian integral dari sistem kosmik tersebut. Krisis lingkungan tidak hanya 
dipahami sebagai masalah teknis atau ekologis semata, tetapi juga sebagai krisis 
spiritual akibat hilangnya kesadaran sakral manusia terhadap alam. Oleh karena 
itu, Islam menawarkan pendekatan ekoteologi yang mengintegrasikan dimensi 
teologis, etis, dan ekologis dalam menjaga kelestarian lingkungan. Etika ekologi 
dalam Islam bukanlah sekadar imbauan moral, melainkan turunan langsung dari 
bangunan teologi Islam yang kokoh. Berikut adalah penjabaran mendalam 
mengenai prinsip-prinsip tersebut: 

 

3.1. Prinsip Tauhid  

Tauhid merupakan fondasi paling mendasar dalam etika ekologis Islam 
(Qibtiyah, 2025). Prinsip ini menegaskan bahwa seluruh alam semesta berada di 
bawah kekuasaan dan kehendak satu Pencipta, yaitu Allah SWT. Konsep tauhid 
melahirkan pandangan dunia yang teosentris dan holistik, di mana manusia tidak 
ditempatkan sebagai pusat realitas, melainkan sebagai bagian dari tatanan kosmik 
yang saling terhubung. Alam, manusia, dan seluruh makhluk hidup berada dalam 
satu sistem penciptaan yang integral dan bermakna. Al-Qur’an menegaskan 
prinsip ini melalui firman-Nya:  

ْ  ِ مّح ءٍ  شَيا بكُِلِّ   ُ اللّٰه وَكَانَ  ضِِۗ  َرا الْا فِى  وَ مَا  السَّمٰوٰتِ  فِى  مَا   ِ  وَلِِلّه
  “Kepunyaan Allah-lah segala apa yang ada di langit dan di bumi.” (QS. An-
Nisā’: 126) 

Ayat ini menunjukkan bahwa kepemilikan mutlak atas alam bukan berada 



di tangan manusia, melainkan pada Allah SWT. Dengan demikian, manusia tidak 
memiliki hak absolut untuk memperlakukan alam secara sewenang-wenang. Alam 
tidak diposisikan sebagai komoditas ekonomi semata, melainkan sebagai ayat 
kauniyah, yaitu tanda-tanda kebesaran Tuhan yang mengandung nilai sakral dan 
spiritual. Menurutnya, ketika manusia kehilangan kesadaran tauhid dan 
memisahkan Tuhan dari alam, maka alam direduksi menjadi objek eksploitasi. 
Sakralitas alam hilang, digantikan oleh pandangan mekanistik dan utilitarian yang 
memicu kerusakan ekologis secara sistemik (Nasr, 1997). Oleh karena itu, 
pemulihan lingkungan menurut Islam harus dimulai dari pemulihan kesadaran 
tauhid, yakni melihat kembali alam sebagai ciptaan Allah yang harus dijaga 
kesuciannya. 

 

3.2. Prinsip Khilafah 

Prinsip khilafah menempatkan manusia sebagai wakil Allah di bumi yang 
bertugas mengelola dan memelihara alam (Syauqi et al., 2025). Konsep ini 
menolak pandangan antroposentrisme radikal yang menganggap manusia sebagai 
pemilik mutlak alam. Sebaliknya, Islam menawarkan konsep antroposentrisme 
teosentris, di mana manusia diberi otoritas terbatas sebagai pengelola atas nama 
Tuhan. Nabi Muhammad SAW bersabda: 

“Dunia ini hijau dan manis, dan sesungguhnya Allah telah menjadikan 
kalian khalifah di dalamnya, maka Dia akan melihat bagaimana kalian 
berbuat.” (HR. Muslim) 

Hadis ini menegaskan dua hal penting: keindahan dan kesuburan bumi, 
serta tanggung jawab manusia dalam mengelolanya. Status khalifah bukanlah 
bentuk privilese tanpa batas, melainkan amanat yang akan dimintai 
pertanggungjawaban. Manusia diberi kemampuan akal dan moral agar mampu 
menjaga harmoni ekosistem, bukan merusaknya. Fazlun Khalid, pendiri Islamic 
Foundation for Ecology and Environmental Sciences (IFEES), menekankan bahwa 
khalifah sejatinya berperan sebagai guardian atau penjaga alam. Menurutnya, 
tugas manusia adalah memelihara keseimbangan ciptaan Allah agar bumi tetap 
layak huni bagi seluruh makhluk. Dengan demikian, eksploitasi alam yang 
merusak lingkungan bertentangan secara langsung dengan prinsip khilafah dalam 
Islam. 

 

3.3. Prinsip Amanah  

Konsep amanah memperkuat prinsip khilafah dengan dimensi 
akuntabilitas moral dan eskatologis. Amanah dalam Islam berarti titipan yang 
harus dijaga dan akan dipertanggungjawabkan, baik di dunia maupun di akhirat. 
Al-Qur’an menggambarkan amanah sebagai beban besar yang bahkan enggan 
dipikul oleh langit, bumi, dan gunung-gunung. Al-Qur’an menyatakan: 

ناسَانُِۗ  ِ فقَانَ مِناهَا وَحَمَلهََ ا الْا مِلانهََا وَاشَا ضِ وَالاجِبَالِ فَابَيَانَ انَا يَّحا َرا مََانَةَ عَلَى السَّمٰوٰتِ وَالْا نَا الْا  انَِّا عَ رَضا

لًْ  مًا جَهُوا   انَِّهٗ كَانَ ظَلوُا

“Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanah kepada langit, bumi, 



dan gunung-gunung, maka semuanya enggan untuk memikul amanah itu dan 
mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah amanah itu oleh 
manusia.” (QS. Al-Ahzāb: 72) 

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia menerima amanah dengan segala 
konsekuensinya. Dalam konteks ekologis, alam bukan milik generasi sekarang 
semata, melainkan titipan yang harus dijaga untuk generasi mendatang. 
Kerusakan hutan, pencemaran air, dan degradasi udara bukan hanya kesalahan 
teknis atau ekonomi, tetapi juga bentuk pengkhianatan terhadap amanah ilahi. 
Para pemikir ekologi Islam menegaskan bahwa amanah ekologis menuntut sikap 
kehati-hatian (precautionary ethics) dalam setiap aktivitas pembangunan. Setiap 
kebijakan dan tindakan manusia terhadap lingkungan harus mempertimbangkan 
dampak jangka panjang, baik secara ekologis maupun sosial. 

 
3.4. Prinsip Mizan  

Islam memandang alam semesta sebagai sistem yang diciptakan dalam 
keseimbangan dan keteraturan. Prinsip ini dikenal dengan konsep mizan, yaitu 
keseimbangan kosmik yang menjadi dasar keberlangsungan kehidupan. Al-Qur’an 
menyatakan: 

ءَْ   ۝٧ال مِي زَانَْ  وَوَضَعَْ رَفعَهََا وَالسَّمَاٰۤ

ْ ا الََّْ غوَ    ۝٨ال مِي زَانِْ فِى تطَ 

“Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan mizan 
(keseimbangan), agar kamu jangan melampaui batas terhadap mizan itu.” (QS. Ar-
Raḥmān: 7–8) 

Ayat ini menegaskan bahwa keseimbangan bukan hanya fakta alamiah, 
tetapi juga norma moral yang harus dijaga oleh manusia (Syauqi et al., 2025). 
Aktivitas manusia yang menghasilkan polusi berlebihan, eksploitasi sumber daya 
secara masif, serta konsumsi yang tidak terkendali merupakan bentuk 
pelanggaran terhadap prinsip mizan. Larangan israf (pemborosan) dalam Islam 
berkaitan erat dengan prinsip ini. Pemborosan tidak hanya berdampak pada 
kelangkaan sumber daya, tetapi juga mengganggu distribusi energi dan materi 
dalam ekosistem. Oleh karena itu, prinsip mizan sering dipandang sebagai 
landasan normatif bagi konsep pembangunan berkelanjutan (sustainable 
development) dalam perspektif Islam. 

 

3.5. Prinsip Adl  

Keadilan (‘adl) dalam Islam memiliki cakupan yang luas dan tidak terbatas 
pada relasi antar-manusia. Etika ekologis Islam menegaskan adanya keadilan 
ekologis, yaitu keadilan terhadap seluruh makhluk hidup dan generasi yang akan 
datang. Al-Qur’an menyatakan: 

بَّةْ  مِنْ  وَمَا ضِْ فِى داَٰۤ َر  ىِٕرْ  وَلَْْ الْ 
اْ بِجَنَاحَي هِْ يَّطِي رُْ ط ٰۤ ثاَلكُُم ْ  امَُمْ  الَِّْ نَا مَا امَ  ط  بِْ فِى فَرَّ ءْ  مِنْ  ال كِت  ى ثمَُّْ شَي   رَب هِِمْ  اِل 

نَْ شَرُو    ۝٣٨يحُ 

“Dan tidak ada seekor binatang pun di bumi dan burung-burung yang 



terbang dengan kedua sayapnya, melainkan semuanya merupakan umat-umat 
seperti kamu.” (QS. Al-An‘ām: 38) 

Ayat ini menunjukkan bahwa hewan dan makhluk non-manusia memiliki 
nilai moral dan hak untuk lestari. Eksploitasi yang menyebabkan kepunahan 
spesies merupakan bentuk ketidakadilan ekologis. Selain itu, prinsip keadilan juga 
mencakup keadilan antargenerasi, yang melarang perilaku eksploitatif demi 
keuntungan jangka pendek dengan mengorbankan hak generasi masa depan atas 
lingkungan yang sehat (Mahendra et al., 2025). 

 

3.6. Prinsip Ihsan  

Prinsip ihsan melengkapi etika ekologis Islam dengan dimensi keutamaan 
moral. Ihsan menuntut manusia untuk melakukan kebaikan secara optimal, 
melampaui standar minimal kewajiban. Nabi Muhammad SAW bersabda: 

“Sesungguhnya Allah mewajibkan berbuat ihsan atas segala sesuatu.” (HR. 
Muslim) 

Dalam konteks lingkungan, ihsan berarti tidak hanya menghindari 
kerusakan, tetapi juga aktif melakukan perbaikan (ishlah) (Mahendra et al., 2025). 
Upaya konservasi, restorasi lahan rusak, penghijauan, serta penerapan teknologi 
ramah lingkungan merupakan wujud konkret dari ihsan ekologis. Bahkan 
tindakan sederhana seperti menanam pohon dipandang bernilai ibadah dan 
memiliki dimensi eskatologis dalam Islam. 

 

4. Integrasi Khilafah–Amanah dalam Etika Lingkungan 

Integrasi antara konsep khilafah dan amanah merupakan upaya untuk 
menyatukan peran dan tanggung jawab manusia dalam pengelolaan lingkungan. 
Kedua konsep ini saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan. Khilafah 
menempatkan manusia sebagai pihak yang diberi peran untuk mengelola bumi, 
sementara amanah menegaskan bahwa peran tersebut dibatasi oleh tanggung 
jawab moral dan spiritual. Dengan integrasi ini, manusia dipahami sebagai pelaku 
aktif dalam pemanfaatan alam sekaligus pihak yang bertanggung jawab atas 
dampak tindakannya (Hanief, 2025). 

Dalam konsep khilafah, manusia diberikan kewenangan untuk 
memanfaatkan sumber daya alam guna memenuhi kebutuhan hidup. Namun, 
kewenangan tersebut tidak bersifat mutlak dan tidak bebas dari batasan. Amanah 
berfungsi sebagai pengendali etis yang mengarahkan agar pemanfaatan alam 
dilakukan secara bijaksana, tidak merusak keseimbangan, serta tetap 
memperhatikan keberlanjutan kehidupan generasi mendatang. Pandangan ini 
menegaskan bahwa pengelolaan lingkungan dalam Islam tidak bertumpu pada 
dominasi manusia atas alam, melainkan pada tanggung jawab untuk menjaga dan 
memeliharanya (Rahmat et al., 2025). 

Integrasi khilafah dan amanah juga menunjukkan bahwa kerusakan 
lingkungan bukan semata-mata persoalan teknis atau ekonomi, tetapi 
mencerminkan kegagalan etika manusia. Ketika amanah diabaikan dalam 



pelaksanaan peran khilafah, tindakan manusia berpotensi menimbulkan 
kerusakan ekologis yang luas. Kondisi ini sekaligus menunjukkan melemahnya 
kesadaran moral dan spiritual dalam memandang alam sebagai ciptaan Tuhan 
yang harus dihormati. Oleh karena itu, etika lingkungan Islam menuntut 
keselarasan antara tindakan manusia dan nilai-nilai ketuhanan yang menjadi 
dasar kehidupannya (Rahmat et al., 2025). 

Pada tingkat sosial, integrasi khilafah dan amanah memiliki implikasi yang 
luas. Nilai-nilai ini tidak hanya relevan bagi individu, tetapi juga bagi lembaga 
pendidikan, institusi keagamaan, dan pembuat kebijakan. Ketika prinsip khilafah 
dan amanah dijadikan landasan dalam pengelolaan lingkungan, maka upaya 
pelestarian alam dapat diarahkan pada pembentukan kesadaran kolektif yang 
berkelanjutan. Kesadaran bahwa alam merupakan titipan mendorong lahirnya 
perilaku menjaga kebersihan, menghemat sumber daya, dan menghindari 
tindakan yang merugikan lingkungan sekitar (Fatkhullah & Mahmud, 2025). 

Dengan demikian, integrasi khilafah dan amanah menghadirkan etika 
lingkungan Islam yang menekankan keseimbangan antara pemanfaatan dan 
penjagaan alam. Etika ini mengarahkan manusia untuk menjalankan perannya 
secara bertanggung jawab, tidak hanya demi kepentingan saat ini, tetapi juga demi 
keberlangsungan kehidupan di masa mendatang. Pendekatan ini memperlihatkan 
bahwa nilai-nilai teologis Islam memiliki relevansi nyata dalam menjawab 
tantangan lingkungan di era kontemporer (Hanief, 2025). 

 

5. Studi Model Implementasi (Green Campus, Eco Pesantren, Green School, Eco 
Masjid) 

Bagian ini membahas berbagai model penerapan nilai tanggung jawab 
lingkungan yang diambil dari ajaran Islam, sebagai bentuk nyata dari konsep 
khilafah dan amanah. Pembahasan ini menjelaskan bagaimana ajaran Islam 
tentang tanggung jawab manusia terhadap alam bisa diterapkan dalam kehidupan 
sehari-hari. Model yang dibahas mencakup Green Campus, Eco Pesantren, Green 
School, dan Eco Masjid. Keempat model ini dipilih karena masing-masing mewakili 
ruang sosial yang berbeda, seperti lembaga pendidikan, lingkungan keagamaan, 
dan tempat ibadah, namun memiliki tujuan yang sama, yaitu meningkatkan 
kesadaran dan rasa peduli terhadap lingkungan. Dengan mempelajari model-
model tersebut, konsep manusia sebagai khalifah di bumi dan alam sebagai 
amanah dari Allah SWT tidak hanya dipahami sebagai ajaran normatif, tetapi juga 
dijadikan panduan praktis dalam mengelola lingkungan secara bertanggung 
jawab dan berkelanjutan.  

 

 5.1. Green Campus 

Green Campus dapat diartikan sebagai upaya perguruan tinggi untuk 
menggabungkan prinsip keberlanjutan dalam tata kelola institusi, proses belajar 
mengajar, dan budaya akademik secara menyeluruh. Dalam konteks ini, kampus 
tidak hanya menjadi tempat berkembangnya ilmu pengetahuan, tetapi juga 
tempat pembentukan sikap dan nilai yang berpengaruh pada cara manusia 
memandang serta memperlakukan lingkungan (Rizkiyah & Husni, 2025). 



Implementasi Green Campus biasanya terlihat dari berbagai bentuk tindakan, 
seperti penggunaan energi secara hemat, pengelolaan sampah yang lebih ramah 
lingkungan, pengembangan kurikulum yang mencakup isu lingkungan, serta 
mendorong riset yang berorientasi pada keberlanjutan (Sumpena et al., 2025). 

Dari sudut pandang khilafah, Green Campus menempatkan seluruh warga 
kampus sebagai pengelola bumi yang menjalankan tugasnya berdasarkan ilmu 
pengetahuan dan kebijakan yang diterapkan oleh institusi. Kampus dianggap 
sebagai tempat menghasilkan pengetahuan yang bermoral, yaitu pengetahuan 
yang tidak hanya memperhatikan kemajuan akademik, tetapi juga 
mempertimbangkan dampaknya terhadap lingkungan dan kehidupan manusia 
secara menyeluruh. Di sisi lain, konsep amanah tercermin dalam keyakinan bahwa 
ilmu pengetahuan dan sumber daya yang dimiliki kampus adalah sesuatu titipan, 
sehingga harus dikelola secara bertanggung jawab. Penggunaan energi, air, serta 
fasilitas kampus harus dilakukan dengan bijak, menghindari pemborosan, demi 
menjaga lingkungan tetap lestari untuk generasi yang akan datang. Dengan 
demikian, Green Campus mengandung nilai-nilai etika seperti tanggung jawab 
bersama seluruh warga kampus dan komitmen terhadap pemanfaatan sumber 
daya secara berkelanjutan, yang sesuai dengan prinsip pembangunan 
berkelanjutan dalam pendidikan modern. 

 

 5.2. Eco Pesantren 

Eco Pesantren dapat diartikan sebagai pesantren yang menggabungkan 
pembelajaran agama dengan kesadaran untuk menjaga lingkungan serta upaya 
membangun kemandirian dalam memelihara lingkungan sehari-hari. Dalam 
konteks ini, pesantren tidak hanya bertugas sebagai tempat belajar ilmu agama, 
tetapi juga sebagai wadah membentuk sikap hidup santri agar lebih peduli 
terhadap alam sebagai bagian dari ciptaan Tuhan (Risana, et al., 2024). Kesadaran 
terhadap lingkungan ini berkembang seiring proses belajar keagamaan yang 
menekankan nilai tanggung jawab dan kesederhanaan. Dalam praktiknya, Eco 
Pesantren melakukan berbagai kegiatan yang mendorong rasa peduli terhadap 
lingkungan, seperti pertanian tanpa bahan kimia, penggunaan air secara hemat, 
penggunaan energi dari sumber terbarukan, serta mengajarkan cara hidup yang 
sopan terhadap alam melalui kebiasaan sehari-hari di pesantren (Valentara et al., 
2025). Kegiatan tersebut membantu santri memahami bahwa menjaga 
lingkungan bukanlah sesuatu yang terpisah dari ajaran agama, melainkan bagian 
dari menerapkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam sudut pandang khilafah, santri dianggap sebagai pemimpin di dunia 
sejak dini, yaitu sebagai orang yang bertanggung jawab mengelola dan menjaga 
alam. Melalui pendidikan karakter, pesantren membentuk kesadaran bahwa 
manusia harus memperlakukan alam dengan penuh perhatian dan tanggung 
jawab moral. Konsep amanah juga terwujud dalam keyakinan bahwa alam adalah 
sesuatu yang diberikan oleh Allah SWT dan harus dijaga secara baik. Pemahaman 
ini mendorong gaya hidup yang sederhana, tidak boros, dan menghindari 
penggunaan sumber daya alam secara berlebihan (isrāf). Dengan cara ini, Eco 
Pesantren mencerminkan nilai etika berupa spiritual ecology, yaitu kesadaran 
lingkungan yang tumbuh dari iman dan kehidupan spiritual Islam, serta tanggung 



jawab terhadap alam sebagai bagian dari ketaatan kepada Allah SWT. 

 

 5.3. Green School 

Green School adalah sekolah formal yang mengintegrasikan nilai peduli 
lingkungan ke dalam proses belajar mengajar dan kehidupan sehari-hari di 
sekolah. Nilai tersebut tidak hanya diajarkan melalui materi pelajaran, tetapi juga 
diterapkan dalam cara mengajar dan berbagai kegiatan yang dilakukan siswa. 
Dengan demikian, anak-anak terbiasa berinteraksi dengan lingkungan secara 
positif sejak dini. Metode ini membuat sekolah menjadi tempat yang penting 
untuk membentuk kebiasaan menjaga lingkungan, bukan hanya memberikan 
pengetahuan saja. Dalam penerapannya, Green School menggunakan metode 
pembelajaran yang menghubungkan materi pelajaran dengan lingkungan sekitar. 
Sekolah juga mendorong siswa untuk terlibat dalam berbagai proyek lingkungan 
dan membiasakan diri melakukan tindakan ramah lingkungan, seperti menjaga 
kebersihan kelas, menghemat penggunaan air dan listrik, serta membuang 
sampah secara benar (Ernialis, 2024). Kegiatan ini membantu siswa menyadari 
bahwa perhatian terhadap lingkungan bisa dimulai dari hal-hal sederhana yang 
dilakukan setiap hari. 

Dari konsep khilafah, Green School berperan dalam membentuk peserta 
didik sebagai khalifah di bumi sejak usia dini. Pendidikan di sini tidak hanya fokus 
pada kepatuhan terhadap aturan sekolah, tetapi lebih pada pembentukan 
kesadaran dan sikap tanggung jawab terhadap alam. Konsep amanah juga terlihat 
dalam kebiasaan menjaga lingkungan dan menanamkan tanggung jawab pribadi 
kepada siswa. Kesadaran bahwa lingkungan adalah sesuatu yang diamanahkan 
kepada manusia mendorong siswa untuk lebih peduli dan hati-hati dalam 
merawat alam. Dengan cara ini, Green School berperan dalam membangun 
kesadaran lingkungan yang berkelanjutan dan membentuk kebiasaan ramah 
lingkungan yang terus diperlihatkan hingga masa dewasa. 

 

 5.4. Eco Masjid 

Eco Masjid adalah tempat ibadah yang juga berfungsi sebagai pusat untuk 
meningkatkan kesadaran masyarakat tentang lingkungan. Masjid memiliki peran 
penting dalam kehidupan umat karena menjadi tempat berkumpul dan belajar 
ajaran agama, sehingga menjadi sarana yang efektif dalam menyampaikan pesan 
pentingnya menjaga alam. Dengan pendekatan ini, umat diajarkan bahwa 
perhatian terhadap lingkungan adalah bagian dari ajaran Islam. Dalam 
mewujudkan Eco Masjid, kita bisa mulai dengan langkah-langkah sederhana 
seperti mengatur penggunaan air wudhu agar tidak terbuang percuma, 
menghemat penggunaan listrik, serta merawat kebersihan sekitar masjid. Selain 
itu, khutbah dan pengajian bisa diisi dengan topik mengenai lingkungan untuk 
menyampaikan pesan agama tentang tanggung jawab manusia terhadap alam. 
Kegiatan bersama jemaah seperti gotong royong atau kegiatan peduli lingkungan 
juga bisa menjadi bentuk nyata implementasi Eco Masjid di masyarakat.  

Dari konsep khilafah, masjid berfungsi sebagai pusat pembentukan 
khalifah sosial, yaitu tempat untuk memupuk kesadaran jamaah agar dapat 



menjalankan perannya sebagai penjaga lingkungan di sekitarnya. Masjid tidak 
hanya mengajarkan hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga membimbing 
cara manusia berinteraksi dengan alam. Di sisi lain, konsep amanah terlihat dalam 
pemahaman bahwa ibadah tidak bisa dipisahkan dari tanggung jawab menjaga 
lingkungan hidup. Menghemat air, menjaga kebersihan, dan merawat alam 
dianggap sebagai bagian dari menjalankan iman. Dengan demikian, Eco Masjid 
memiliki nilai tanggung jawab yang menggabungkan antara ibadah dan 
kepedulian terhadap lingkungan, serta menjadi sarana dakwah ekologis yang 
mendorong umat muslim untuk menerapkan ajaran Islam dalam kehidupan 
sehari-hari. 

 

 5.5. Analisis Komparatif Model Implementasi 

Analisis perbandingan keempat model implementasi, yaitu Green Campus, 
Eco Pesantren, Green School, dan Eco Masjid, menunjukkan bahwa tanggung jawab 
terhadap lingkungan bisa diaplikasikan dengan pendekatan berbeda, sesuai 
dengan konteks masing-masing lembaga. Green Campus lebih menekankan aspek 
akademik dan kelembagaan, di mana perhatian terhadap lingkungan 
dikembangkan melalui kebijakan kampus, kegiatan pembelajaran, dan 
pengelolaan lembaga. Eco Pesantren mengedepankan penguatan nilai-nilai 
keagamaan yang diterapkan dalam kehidupan sehari-hari para santri di 
lingkungan pesantren, dengan cara meningkatkan kesadaran lingkungan melalui 
pembelajaran agama, kebiasaan hidup sederhana, serta kehidupan bersama yang 
dekat dengan alam. Green School berusaha memupuk perhatian lingkungan sejak 
usia dini melalui proses belajar mengajar dan rutinitas sekolah sehari-hari. 
Sementara itu, Eco Masjid menggunakan ibadah dan kegiatan dakwah sebagai 
sarana utama untuk membangun kesadaran lingkungan, dengan menjadikan 
masjid sebagai pusat penyebaran nilai-nilai keislaman yang terkait dengan 
tanggung jawab menjaga alam. 

Meskipun masing-masing model memiliki fokus yang berbeda, keempat 
model tersebut memiliki kesamaan yang sama, yaitu semuanya berasal dari 
konsep khilafah dan amanah. Manusia dipandang sebagai pengelola bumi yang 
memiliki tanggung jawab moral, sedangkan alam dianggap sebagai sesuatu yang 
dititipkan dan harus dijaga serta dimanfaatkan secara bijaksana. Perbedaan cara 
penerapan menunjukkan bahwa etika ekologis Islam bersifat fleksibel dan bisa 
disesuaikan dengan berbagai kondisi sosial dan lembaga. Dengan demikian, etika 
lingkungan dalam Islam bukanlah sesuatu yang kaku, melainkan bisa diterapkan 
sesuai konteks tanpa meninggalkan nilai-nilai dasarnya. 

 

Kesimpulan 
Kajian ini menunjukkan bahwa Islam memiliki landasan teologis dan etis yang 

kuat dalam membangun kesadaran dan tanggung jawab ekologis manusia. Konsep 
khilafah menegaskan posisi manusia sebagai wakil Allah di bumi yang diberi mandat 
untuk mengelola dan memelihara alam secara bertanggung jawab, sementara konsep 
amanah memperkuat mandat tersebut melalui dimensi akuntabilitas moral dan spiritual. 
Keduanya menempatkan manusia bukan sebagai pemilik mutlak alam, melainkan 
sebagai pengelola yang terikat oleh batasan nilai dan ketentuan Ilahi. 



Prinsip-prinsip ekologi Islam seperti tauhid, khilafah, amanah, mīzān, ‘adl, dan 
ihsan membentuk kerangka etika lingkungan yang holistik dan berkelanjutan. Prinsip-
prinsip ini menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak hanya bersumber dari persoalan 
teknis dan struktural, tetapi juga dari melemahnya kesadaran teologis dan etis manusia 
dalam memandang alam sebagai ciptaan Tuhan yang memiliki nilai intrinsik. Oleh karena 
itu, pendekatan Islam terhadap persoalan lingkungan menuntut integrasi antara dimensi 
spiritual, moral, dan praksis sosial. 

Implementasi nilai khilafah dan amanah dalam model Green Campus, Eco 
Pesantren, Green School, dan Eco Masjid menunjukkan bahwa etika lingkungan Islam 
dapat diterapkan secara kontekstual dalam berbagai lembaga pendidikan dan 
keagamaan. Model-model tersebut membuktikan bahwa ajaran Islam tidak hanya 
bersifat normatif, tetapi juga operasional dalam membentuk perilaku ekologis yang 
berorientasi pada perlindungan, keseimbangan, dan keberlanjutan lingkungan. 

Dengan demikian, integrasi konsep khilafah dan amanah menawarkan paradigma 
etika lingkungan Islam yang relevan untuk menjawab tantangan ekologi kontemporer. 
Paradigma ini berpotensi menjadi landasan konseptual dan praktis dalam 
pengembangan kebijakan, pendidikan, dan gerakan sosial yang berorientasi pada 
pelestarian lingkungan dan keadilan ekologis di era modern. 
 

Daftar Pustaka 

Agustina, N. S., Ramadhan, R. A., Ramadhan, H., & Fadhil, A. (2025). Pendekatan 
Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan 
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs). AEJ (Advances in Education Journal), 2(3), 
2023–2031. 

Alfadhli, Suratin, S. I., Nadir, K., Fadlillah, M. R., & Saputra, G. A. (2025). Ekoteologi Islam: 
Menjelajahi Hubungan Spiritual Antara Manusia, Alam, dan Tuhan dalam Tradisi 
Islam. Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 6(1), 300–307. 

Arifin, M. B., Rahmah, M. H., Wardaniyah, Q., & PK, Moh. N. A. N. (2025). Konsep Khalifah 
dalam Al-Qur’an dan Ekologi Mizan: Menafsirkan Krisis Lingkungan melalui Tafsir 
Klasik dan Modern. Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, 1(1), 1–15. 

Basri, S., Adnan, Y., Widiastuty, L., Syamsul, M. A., & Indar, I. (2025). Islamic 
Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource Management 
and Global Ecological Stewardship. Diversity: Disease Preventive of Research 
Integrity, 5(2), 86–93. https://doi.org/10.24252/diversity.v5i2.52342 

Djuned, M. (2023). Relasi Manusia dan Lingkungan Hidup dalam Islam. SINTHOP: Media 
Kajian Pendidikan, Agama, Sosial Dan Budaya, 2(2), 124–134. 
https://doi.org/10.22373/sinthop.v2i2.4080 

Ernialis. (2024). Partisipasi Siswa Dalam Melestarikan Lingkungan Sekitar Sekolah 
Melalui Pembelajaran PJBL di SMPN 1 Rao Utara. EduSpirit : Jurnal Pendidikan 
Kolaboratif, 01(04), 202–208. https://doi.org/10.57255/eduspirit.v1i1.17 

Fatkhullah, I., & Mahmud, H. (2025). Dakwah Ekologis Khalifah: Telaah Al-Baqarah Ayat 
30 dan Relevansinya terhadap Sustainability Management. Journal of Da’wah, 4(1), 
49–75. https://doi.org/10.32939/jd.v4i1.6057 

Habib, S., & Saeed, H. (2025). Environmental Ethics in Islam: Human Responsibility 
towards the Universe. International Journal of the Universe and Humanity in Islamic 
Vision and Perspective, 2(1), 34–42. 

Hanief, F. (2025). EKOLOGI SPIRITUAL DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS TEMATIK ATAS 
KONSEP KHALIFAH DAN AMANAH TERHADAP LINGKUNGAN HIDUP. 



Interdisciplinary Explorations in Research Journal (IERJ), 3, 1029–1039. 
http://shariajournal.com/index.php/IERJ/ 

Hutagalung, N. (2024). Islam and the Environment: A Conceptual Analysis Based on the 
Qur’an and Hadith. Journal Islamic Studies, 15(5), 18–28. 
https://jurnal.uic.ac.id/index.php/muqaddimah/ 

Mahendra, A. A., Murtaho, A., Baharudin, & Zulhanan. (2025). PENDIDIKAN LINGKUNGAN 
DALAM PERSPEKTIF ISLAM: INTEGRASI NILAI-NILAI QUR’ANI, ETIKA EKOLOGIS, 
DAN PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM KONSERVASI ALAM. Pendas : Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Dasar, 10(4), 266–273. 

Qibtiyah, A. M. (2025). Studi Integratif Ekologi Islam dalam Perspektif PAI dan Sains 
Alam. Prosiding “Pendidikan Dan Pembelajaran Berbasis Multidisciplinary Di Era 
Society 5.0,” 2, 156–162. 

Rahmat, M. B., Masruchin, & Fauzan. (2025). The Idea of Islamic Ecotheology in 
Responding to the Global Environmental Crisis: An Analysis of the Concepts of 
Khalifah, Mīzān, and Maṣlaḥah. Indonesian Journal of Islamic Theology and 
Philosophy, 7(1), 93–110. https://doi.org/10.24042/ijitp.v7i1.83585 

Rizkiyah, F., & Husni, H. (2025). Kampus Sebagai Ekosistem Pembentuk Akhlak. IHSAN : 
Jurnal Pendidikan Islam, 3, 818–827. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i4.1614 

Rustamana, A., Adillah, P. M., Maharani, N. K., & Fayyedh, F. A. (2024). Qualitative 
Research Methods. Indonesian Journal of Interdisciplinary Research in Science and 
Technology (MARCOPOLO), 2(6), 919–930. 
https://doi.org/10.55927/marcopolo.v2i6.9907 

Saputra, W., & Sunarya, Y. (2024). PERKEMBANGAN PENELITIAN KUALITATIF DALAM 
PEMBELAJARAN MEMBACA: SEBUAH KAJIAN STUDI LITERATUR. 12(3), 64. 
https://doi.org/10.37081/ed.v12i3.6359 

Sumpena, A., Wahyudin, U., & Rahmat, A. (2025). View of Analisis Implementasi Green 
Campus di Universitas Padjadjaran melalui Integrasi Teori Hukum Pembangunan 
dan Komunikasi Lingkungan. Bina Hukum Lingkungan, 10, 169–191. 

Syauqi, M., Askar, R. A., & Ghofur, A. (2025). Ekologi dan Hadits: Analisis tentang Peran 
Manusia sebagai Khalifah di Bumi. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 2(10), 
231–237. https://doi.org/10.5281/zenodo.15427257 

Valentara, J. S., Arfiani, N. D., & Kharisma, I. (2025). PENERAPAN KONSEP ECO-
PESANTREN SEBAGAI UPAYA PENINGKATAN KESEHATAN LINGKUNGAN DI 
PONDOK PESANTREN X PAMEKASAN. Jurnal Kesehatan Tambusai, 6(1), 3077–3084. 

Washington, H., Piccolo, J. J., Kopnina, H., & Simpson, F. O. (2024). Ecological and social 
justice should proceed hand-in-hand in conservation. Biological Conservation, 290, 
1–6. https://doi.org/10.1016/j.biocon.2024.110456 

  
 

 

 

 

 

 

 

 


