Muqgaddimah

Nomor 2 Volume 16

. | ISSN:1858-3776 @@@@
——ui—__ The article is published at https://jurnal.uic.ac.id/mugaddimah

Khilafah dan Amanah sebagai Dasar Etika Ekologis dalam Islam:
Analisis Konseptual terhadap Tanggung Jawab Manusia terhadap
Lingkungan

Bina Prima Panggayuh!, Chika Dhity Fauziyyah Putri?, Fairuz Kartika Az-zahra3, Nabilah
Nur Azizah4, Naura Syifa Saswandi Putri5, Rania Amara Zakirahs

Fakultas Ilmu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta, Indonesia?!
Fakultas Ekonomi dan Bisnis, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta, Indonesia23456

Correspondent Email: chikaadhity@gmail.com

Abstrak

Krisis lingkungan global yang semakin kompleks menunjukkan bahwa persoalan ekologi tidak
hanya berkaitan dengan aspek teknis dan kebijakan, tetapi juga berakar pada dimensi moral dan
spiritual manusia. Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam menawarkan kerangka etis yang relevan
melalui konsep khilafah dan amanah sebagai dasar teologis dalam menjaga keberlanjutan
lingkungan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji integrasi nilai-nilai Islam dalam etika
lingkungan dengan menelaah konsep khilafah dan amanah serta prinsip-prinsip ekologi Islam
sebagai landasan etika lingkungan berkelanjutan. Metode penelitian yang digunakan adalah
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Data diperoleh
melalui kajian terhadap sumber primer berupa Al-Qur’an dan kitab tafsir, serta sumber sekunder
berupa buku akademik dan artikel jurnal ilmiah yang relevan dengan tema ekologi Islam. Analisis
data dilakukan menggunakan analisis isi secara deskriptif-analitis untuk memahami keterkaitan
konsep-konsep tersebut dengan tanggung jawab ekologis manusia. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa konsep khilafah menegaskan posisi manusia sebagai wakil Allah di bumi yang memiliki
tanggung jawab moral dalam mengelola alam secara bijaksana, sementara konsep amanah
memperkuat tanggung jawab tersebut melalui dimensi akuntabilitas moral dan spiritual, serta
larangan terhadap eksploitasi berlebihan. Prinsip-prinsip ekologi Islam seperti keseimbangan
(mizan), kesederhanaan (iqtisad), dan larangan kerusakan (fasad) membentuk kerangka etika
lingkungan yang holistik dan berorientasi pada keberlanjutan. Implementasi nilai-nilai tersebut
tercermin dalam berbagai model praktik seperti Green Campus, Eco Pesantren, Green School, dan
Eco Masjid yang menekankan penghematan energi, pengelolaan limbah, edukasi lingkungan, dan
pembinaan spiritual ekologi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi konsep khilafah dan
amanah berpotensi menjadi paradigma etika lingkungan Islam yang relevan dan aplikatif dalam
menjawab tantangan ekologi kontemporer secara berkelanjutan.

Kata Kunci: Khilafah, Amanah, Etika Ekologis Islam

Abstract

The increasingly complex global environmental crisis indicates that ecological issues are not merely
related to technical and policy aspects but are also deeply rooted in human moral and spiritual
dimensions. In this context, Islamic values offer a relevant ethical framework through the concepts
of Khilafah and Amanah as theological foundations for maintaining environmental sustainability.
This study aims to examine the integration of Islamic values into environmental ethics by analyzing
the concepts of Khilafah and Amanah, as well as Islamic ecological principles as the basis for
sustainable environmental ethics. This research employs a qualitative approach using library
research methods. Data were obtained from primary sources, including the Qur’an and classical and


https://jurnal.uic.ac.id/muqaddimah

contemporary tafsir, as well as secondary sources such as academic books and scholarly journal
articles relevant to the theme of Islamic ecology. Data analysis was conducted using descriptive-
analytical content analysis to explore the relationship between these concepts and human ecological
responsibility. The findings show that the concept of Khilafah emphasizes the position of humans as
God'’s vicegerents on earth, who bear moral responsibility to manage nature wisely, while the
concept of Amanah reinforces this responsibility through moral and spiritual accountability and the
prohibition of excessive exploitation. Islamic ecological principles such as balance (mizan),
moderation (igtisad), and the prohibition of environmental destruction (fasad) form a holistic and
sustainability-oriented environmental ethical framework. The implementation of these values is
reflected in various practical models, including Green Campus, Eco Pesantren, Green School, and Eco
Mosque initiatives, which emphasize energy conservation, waste management, environmental
education, and ecological spiritual development. This study concludes that the integration of the
concepts of Khilafah and Amanah has the potential to serve as a relevant and applicable paradigm
of Islamic environmental ethics in addressing contemporary ecological challenges in a sustainable
manner.

Keywords: Khilafah, Amanah, Islamic Ecological Ethics

Accepted Date: 25 Desember 2025
Publish Date: 31 Desember 2025

Pendahuluan

Perkembangan dunia modern yang ditandai dengan pesatnya proses
industrialisasi, bertambahnya jumlah penduduk, dan penggunaan sumber daya alam
secara berlebihan menunjukkan bahwa krisis lingkungan sudah mencapai tingkat yang
parah, hingga bisa mengancam kelangsungan hidup manusia dan makhluk hidup lainnya
di masa sekarang serta di masa depan. Fenomena ini bukan hanya terjadi di negara-
negara maju, tetapi juga terjadi di negara-negara berkembang seperti Indonesia yang
memiliki banyak sumber daya alam, dimana eksploitasi sumber daya alam sering
dimanfaatkan secara berlebihan, tanpa memikirkan akibatnya bagi lingkungan dalam
jangka waktu panjang. Kerusakan lingkungan pada dasarnya menunjukkan adanya
perilaku manusia yang kurang memperhatikan keseimbangan alam dan tidak
menjalankan tanggung jawab moral sebagai makhluk yang diciptakan Allah SWT. Oleh
karena itu, krisis lingkungan saat ini menunjukkan bahwa manusia gagal memahami
hubungannya dengan alam, dan menegaskan betapa pentingnya mempelajari etika
lingkungan yang didasarkan pada agama. Hal ini bisa memberikan dasar moral yang lebih
kuat dalam menghadapi tantangan lingkungan yang ada saat ini.

Agama Islam memainkan peran penting dalam membimbing manusia agar
bersikap bijak dalam menjaga dan melestarikan lingkungan. Islam tidak hanya
memberikan pandangan tentang hubungan antara manusia dan alam, tetapi juga
menyampaikan konsep dasar seperti khilafah, amanah, adl, dan mizan yang bisa menjadi
dasar dalam membentuk kesadaran tentang lingkungan. Al-Qur'an menjadikan manusia
sebagai khalifah di bumi dengan tugas untuk menjaga keseimbangan dan mencegah
terjadinya kerusakan, serta memikul amanah sebagai bagian dari tanggung jawab moral
terhadap semua makhluk ciptaan Tuhan (Arifin et al, 2025). Namun, dalam
perkembangan kontemporer, konsep khalifah sering kali kehilangan maknanya dan lebih
diartikan dalam konteks politik kekuasaan, sehingga nilai etika dan kepedulian terhadap
lingkungan menjadi kurang diperhatikan. Sama halnya dengan konsep amanah,
umumnya dipahami secara pribadi, hanya terbatas pada nilai kejujuran atau tanggung
jawab individu, tanpa dikembangkan sebagai pedoman dalam menjaga lingkungan



(Hutagalung, 2024). Padahal, Amanah dalam pandangan Islam adalah tugas dari Allah
SWT untuk menjaga bumi dan segala isinya, karena bumi ini dianggap sebagai titipan
Tuhan yang harus diperlakukan dengan tanggung jawab. Ironisnya, meskipun ajaran
[slam mengajarkan tanggung jawab dan amanah manusia sebagai khalifah di bumi,
banyak kasus kerusakan lingkungan terjadi di daerah yang mayoritas penduduknya
Muslim. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai etika lingkungan dalam Islam belum
sepenuhnya dihayati dan diterapkan dalam kehidupan sosial serta kebijakan
pembangunan. Kondisi ini menunjukkan bahwa diperlukan analisis konseptual yang
lebih dalam agar makna khilafah dan amanah kembali menjadi dasar etika lingkungan
dalam Islam, sehingga bisa menghubungkan perbedaan antara idealisme teologis dan
realitas lingkungan saat ini.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep khilafah sebagai dasar
tanggung jawab manusia terhadap alam dari perspektif Islam. Selain itu, penelitian ini
juga menjelaskan amanah sebagai dasar tanggung jawab lingkungan yang menegaskan
kewajiban manusia terhadap lingkungan hidup. Artikel ini juga bertujuan membahas
prinsip-prinsip lingkungan Islam yang berdasarkan dari ajaran Al-Qur’an dan hadis.
Penelitian ini juga mengkaji bagaimana konsep khilafah dan amanah dapat digabungkan
sebagai dasar tanggung jawab lingkungan dalam Islam. Lebih lanjut, penelitian ini
membahas penerapan konsep tersebut dengan berbagai bentuk implementasi, seperti
Green Campus, Eco Pesantren, Green School, dan Eco Masjid, sebagai upaya mewujudkan
nilai-nilai tanggung jawab lingkungan dalam kehidupan masa kini.

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan bisa memperkaya pembahasan tanggung
jawab terhadap lingkungan dalam Islam dengan menggabungkan konsep khilafah dan
amanah. Kerangka ini diharapkan bisa menjelaskan hubungan antara manusia dan alam
dari perspektif Islam. Secara nyata, hasil penelitian ini diharapkan bisa menjadi acuan
bagi berbagai pihak yang terlibat, seperti lembaga pendidikan, tempat ibadah, dan
pemerintah dalam menyusun serta menerapkan program pelestarian lingkungan yang
sesuai dengan ajaran Islam. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan bisa memperkuat
gerakan lingkungan yang berbasis Islam.

Tinjauan Literatur

Kajian mengenai etika lingkungan berkembang dari kesadaran bahwa persoalan
ekologis tidak hanya berkaitan dengan aspek teknis pengelolaan alam, tetapi juga
berhubungan erat dengan nilai dan cara pandang manusia terhadap lingkungan. Krisis
ekologis muncul ketika hubungan manusia dengan alam dibangun atas dasar
kepentingan jangka pendek, sehingga mengabaikan keseimbangan dan keberlanjutan
kehidupan. Oleh karena itu, etika lingkungan dipandang penting sebagai dasar untuk
menata kembali relasi manusia dengan alam secara lebih bertanggung jawab.

Sejumlah kajian menegaskan bahwa etika lingkungan memandang alam bukan
sekadar objek pemanfaatan, melainkan bagian dari tatanan kehidupan yang memiliki
nilai dan perlu dijaga keberlangsungannya. Dalam pandangan ini, setiap tindakan
manusia terhadap lingkungan mengandung konsekuensi moral karena berdampak
langsung pada keberlanjutan ekosistem dan kehidupan sosial. Etika lingkungan
menekankan pentingnya tanggung jawab dan pengendalian diri agar pemanfaatan
sumber daya alam tidak berujung pada kerusakan lingkungan dan ketimpangan ekologis
(Washington et al.,, 2024).

Dalam kajian keislaman, pembahasan mengenai lingkungan berangkat dari
keyakinan bahwa alam merupakan ciptaan Tuhan yang memiliki keteraturan dan tujuan.
Manusia diposisikan sebagai bagian dari tatanan ciptaan tersebut, bukan sebagai pemilik



atau penguasa mutlak atas alam. Oleh karena itu, hubungan manusia dengan lingkungan
selalu dikaitkan dengan tanggung jawab moral dan kesadaran spiritual. Pemanfaatan
alam dipahami sebagai aktivitas yang harus sejalan dengan nilai keseimbangan dan
keteraturan ciptaan.

Kajian keislaman juga menunjukkan bahwa kerusakan lingkungan berkaitan erat
dengan kegagalan manusia dalam menjaga keseimbangan antara pemenuhan kebutuhan
hidup dan batas-batas etis. Ketika pemanfaatan alam didorong oleh sikap berlebihan
serta mengabaikan tanggung jawab moral, hubungan manusia dengan lingkungan
cenderung bersifat merusak. Dalam konteks ini, etika lingkungan Islam tidak hanya
mengatur cara manusia berinteraksi dengan alam, tetapi juga menekankan pembentukan
kesadaran moral sebagai dasar perilaku ekologis yang berkelanjutan (Basri et al., 2025).

Sejumlah kajian terbaru menunjukkan bahwa ajaran Islam mengandung nilai-nilai
yang relevan untuk merespons tantangan lingkungan masa kini, khususnya melalui
penegasan tanggung jawab manusia dalam mengelola dan menjaga alam sebagai amanabh.
Namun, pembahasan nilai-nilai tersebut masih sering disajikan secara terpisah, sehingga
keterkaitannya sebagai satu kesatuan etika lingkungan belum tergambar secara utuh.
Kondisi ini menunjukkan adanya ruang kajian untuk mengkaji nilai-nilai Islam secara
lebih terpadu sebagai dasar etika lingkungan yang mampu menjembatani dimensi moral,
spiritual, dan ekologis dalam menghadapi krisis lingkungan kontemporer (Hanief, 2025).

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini
bertujuan untuk memahami, menafsirkan, dan menganalisis konsep lingkungan dalam
Islam secara mendalam melalui perspektif normatif-teologis dan konseptual. Penelitian
kepustakaan dilakukan dengan mengkaji sumber-sumber tertulis yang relevan, baik teks
keagamaan maupun literatur ilmiah kontemporer, guna menggali makna dan nilai etika
lingkungan dalam ajaran Islam. Rancangan penelitian bersifat deskriptif-analitis, yaitu
mendeskripsikan konsep khilafah, amanah, serta prinsip-prinsip ekologi Islam,
kemudian menganalisis keterkaitannya dengan tanggung jawab ekologis manusia secara
sistematis (Rustamana et al., 2024).

Dalam penelitian kepustakaan, populasi dan sampel tidak merujuk pada
responden manusia, melainkan pada sumber data. Populasi penelitian ini mencakup
seluruh literatur yang membahas konsep lingkungan dalam Islam, sedangkan sampel
ditentukan secara purposive berdasarkan relevansi dan kredibilitas sumber. Sumber
primer meliputi Al-Qur'an dan terjemahannya. Sumber sekunder terdiri atas buku
akademik tentang ekoteologi Islam, artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional, serta
laporan ilmiah yang relevan dengan isu lingkungan dan Islam. Pengumpulan data
dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara membaca secara kritis, mencatat, dan
mengklasifikasikan data sesuai fokus penelitian.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik analisis isi (content analysis)
yang meliputi tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data
yang telah diklasifikasikan kemudian dianalisis secara induktif untuk memperoleh
pemahaman konseptual yang bersifat umum. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi
sumber dengan membandingkan berbagai literatur primer dan sekunder serta
melakukan pengecekan konsistensi interpretasi berdasarkan pendapat para ahli dan
penelitian terdahulu, sehingga hasil penelitian memiliki validitas dan ketajaman analisis
yang memadai (Saputra & Sunarya, 2024).



Hasil dan Pembahasan
1. Konsep Khilafah dan Tanggung Jawab Ekologis

Bagian ini membahas konsep khilafah dan tanggung jawab ekologis
sebagai kerangka teologis dan etis dalam memahami relasi manusia dengan alam.
Pembahasan difokuskan pada bagaimana Islam memandang manusia tidak hanya
sebagai pengguna sumber daya alam, tetapi sebagai pihak yang diberi mandat
untuk mengelola, menjaga, dan melindungi lingkungan secara bertanggung jawab.
Dengan menempatkan konsep khilafah sebagai landasan utama, pembahasan
selanjutnya akan menguraikan dasar normatif Al-Qur’an dan pandangan para
mufassir terkait posisi manusia di bumi, serta implikasinya terhadap kewajiban
menjaga keseimbangan dan keberlanjutan ekosistem.

1.1. Konsep Khilafah dalam Perspektif Islam

Konsep khilafah dalam Islam merupakan prinsip sentral yang menjelaskan
posisi manusia di muka bumi sebagai wakil Allah) yang memikul tanggung jawab
moral dan ekologis untuk memelihara tatanan ciptaan. Secara bahasa, khilafah
berarti pengganti atau penerus, namun secara teologis istilah ini menunjukkan
mandat yang diberikan Allah SWT kepada manusia untuk mengatur, menjaga,
serta menegakkan keseimbangan alam sesuai nilai-nilai Ilahi. Dalam kajian
ekoteologi kontemporer, khilafah dipahami bukan sebagai legitimasi dominasi
manusia atas alam, melainkan sebagai amanah dan kewajiban etis untuk berperan
aktif dalam perlindungan lingkungan serta menjamin keberlanjutan kehidupan
seluruh makhluk ciptaan Allah (Djuned, 2023). Landasan utama konsep khilafah
terdapat dalam Al-Qur’an, khususnya pada firman Allah SWT:

s o . PR S Y
Aal (=) A deln (Al ALl el JB 3

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: ‘Sesungguhnya
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi.” (Q.S. Al-Bagarah (2):
30)

Ayat tersebut menjadi pijakan penting bagi para pemikir Islam
kontemporer untuk menafsirkan posisi manusia sebagai agen tanggung jawab
ekologis (amanah) yang harus menjaga keseimbangan dan harmoni ciptaan
(Hanief, 2025). Dalam konteks ini, manusia tidak hanya dipahami sebagai
pengelola material sumber daya alam, tetapi juga sebagai pemikul nilai moral,
spiritual, san ekologis yang harus dijalankan dalam kehidupan sehari-hari
(Alfadhli et al., 2025).

Dengan demikian, khilafah tidak dapat dimaknai semata-mata sebagai
kekuasaan atau dominasi manusia atas alam, melainkan sebagai tanggung jawab
moral dan spiritual. Manusia dituntut untuk bertindak sesuai dengan kehendak
Allah, yaitu menciptakan kemaslahatan (maslahah) dan mencegah kerusakan
(mafsadah).



1.2. Tanggung Jawab Ekologis sebagai Implikasi Khilafah

Tanggung jawab ekologis merupakan konsekuensi logis dari konsep
khilafah. Sebagai khalifah, manusia berkewajiban menjaga kelestarian lingkungan
dan memastikan keberlanjutan kehidupan bagi generasi mendatang. Islam secara
tegas melarang segala bentuk kerusakan lingkungan, sebagaimana ditegaskan
dalam Al-Qur’an:

ka3 183255830 5 Lea Sl 330 (V) L3 ) 508 Y

“Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah Allah
memperbaikinya.” (QS. Al-A’raf (7): 56)

Ayat tersebut menegaskan bahwa tindakan yang merusak ekosistem
seperti eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan, pencemaran lingkungan,
dan perusakan habitat bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Menurut (Djuned,
2023), krisis lingkungan modern merupakan akibat dari melemahnya kesadaran
spiritual manusia dalam memandang alam sebagai amanah dari Allah, sehingga
alam diperlakukan semata-mata sebagai objek eksploitasi tanpa batas, bukan
sebagai bagian dari tanggung jawab Selain itu, Al-Qur'an juga menekankan
pentingnya keseimbangan (mizan) dalam alam semesta:

(D0 il gim35 4ad elaldly
D)3l 1518

“Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia telah menciptakan
keseimbangan (mizan), supaya kamu jangan melampaui batas dalam
keseimbangan itu.” (Q.S. Ar-Rahman (55): 7-8)

Konsep mizan mengisyaratkan bahwa alam diciptakan dalam keadaan
seimbang, dan manusia tidak diperkenankan merusak keseimbangan tersebut.
Dengan demikian, tanggung jawab ekologis mencakup kewajiban untuk menjaga
keseimbangan alam, menggunakan sumber daya alam secara bijaksana, serta
menerapkan prinsip keberlanjutan. Pemahaman ini sejalan dengan kajian
ekoteologi Islam kontemporer yang menempatkan perlindungan ekoteologi Islam
kontemporer yang menempatkan perlindungan lingkungan sebagai bagian
integral dari manifestasi keimanan dan pelaksanaan amanah khilafah manusia di
bumi (Alfadhli et al., 2025).

1.3. Khilafah sebagai Mandat Pengelolaan dan Perlindungan Alam

Konsep khilafah dalam Islam tidak hanya menempatkan manusia sebagai
penguasa atas bumi, tetapi lebih jauh sebagai pengelola dan penjaga terhadap
seluruh sistem kehidupan. Mandat khilafah mengandung konsekuensi bahwa
manusia diberi kewenangan untuk memanfaatkan sumber daya alam, namun
kewenangan tersebut dibatasi oleh ketentuan Ilahi yang menuntut keberlanjutan
dan perlindungan terhadap alam.

Al-Qur'an menegaskan bahwa alam diciptakan untuk dimanfaatkan
manusia, tetapi bukan untuk dieksploitasi secara berlebihan:

Gien (=591 8 G 1 GIA (o) 5



“Dialah yang menciptakan segala yang ada di bumi untuk kamu.” (Q.S. Al-
Baqarah (2): 29)

Ayat ini menunjukkan bahwa pemanfaatan alam merupakan bagian dari
tujuan penciptaan, namun para mufassir menekankan bahwa kata “lakum” (untuk
kamu) tidak bermakna kebebasan tanpa batas, melainkan pemanfaatan yang
bertanggung jawab, terukur, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama
(Alfadhli et al., 2025). Dengan demikian, khilafah mencakup dua dimensi utama,
yaitu hak pemanfaatan dan kewajiban perlindungan. Dalam kerangka ini, manusia
tidak boleh bertindak sebagai perusak sistem ekologis. Al-Qur’an secara tegas
mengingatkan:

Oish  lad 1t (ol s M0 ) o i€ Ly A5 51 3 3l S

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan oleh perbuatan
tangan manusia. (Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari
akibat dari perbuatan mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” (Q.S.
Ar-Rum (30): 41)

Ayat tersebut memperlihatkan relasi kausal antara tindakan manusia dan
kerusakan lingkungan. Kerusakan ekologis bukan sekadar fenomena alamiah,
melainkan akibat langsung dari pengelolaan yang tidak selaras dengan prinsip
khilafah. Menurut (Djuned, 2023), krisis lingkungan modern muncul akibat
kegagalan manusia dalam memahami mandat khalifah secara utuh, sehingga
hubungan etis dan spiritual antara manusia dan alam tereduksi menjadi relasi
eksploitatif semata.

Lebih lanjut, khilafah juga mengharuskan manusia untuk menjaga
keberlangsungan kehidupan seluruh makhluk, bukan hanya kepentingan manusia
semata. Islam memandang alam sebagai satu kesatuan sistem yang saling
terhubung. Oleh karena itu, perusakan satu elemen ekosistem akan berdampak
pada keseluruhan tatanan kehidupan.

Dengan demikian, tanggung jawab ekologis dalam konsep khilafah
meniscayakan pola pengelolaan alam yang berorientasi pada perlindungan,
keseimbangan, dan keberlanjutan. Pemahaman ini menjadi fondasi awal sebelum
masuk pada pembahasan konsep khilafah terhadap isu ekologi kontemporer.

1.4. Relevansi Konsep Khilafah terhadap Isu Ekologi Kontemporer

Dalam konteks modern, konsep khilafah memiliki relevansi yang sangat
kuat terhadap berbagai persoalan ekologis global, seperti perubahan iklim,
deforestasi, dan krisis air. Islam menawarkan paradigma alternatif terhadap
pendekatan antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat segalanya
tanpa batas etis. Dalam kajian ekoteologi Islam kontemporer, konsep khilafah
dipahami sebagai kerangka normatif yang mampu menjawab tantangan krisis
lingkungan global melalui penegasan tanggung jawab moral dan spiritual manusia
terhadap alam (Djuned, 2023).

Islam memandang alam sebagai makhluk Allah yang juga bertasbih dan memiliki
nilai intrinsik, sebagaimana firman-Nya:



2.

E}f““ﬁ’,e)“a‘ﬁﬁi‘, PR o Tx 2w -
2anld (e Y OSIaaaaa, A W o0 d R O3

“Tidak ada sesuatu pun melainkan bertasbih dengan memuji-Nya, tetapi
kamu tidak memahami tasbih mereka.” (Q.S. Al-Isra (17): 44)

Ayat ini menegaskan bahwa alam bukan sekadar objek mati, melainkan
bagian dari sistem kosmik yang tunduk kepada Allah. Oleh karena itu, eksploitasi
alam secara berlebihan tidak hanya berdampak ekologis, tetapi juga melanggar
tatanan kosmik yang telah ditetapkan Allah. Pemahaman ini sejalan dengan
pandangan para peneliti Muslim kontemporer yang menegaskan bahwa relasi
manusia dan alam harus dibangun atas dasar kesadaran teologis, etika dan
keseimbangan ekosistem, bukan semata-mata kepentingan ekonomi jangka
pendek (Alfadhli et al., 2025).

Dengan menginternalisasi konsep khilafah dan amanah, umat Islam
diharapkan mampu berkontribusi aktif dalam menjaga kelestarian lingkungan
serta mewujudkan pembangunan yang berkelanjutan dan berkeadilan. Konsep ini
menjadi dasar penting bagi keterlibatan umat Islam dalam upaya global
pelestarian lingkungan, karena memadukan dimensi spiritual, moral, dan sosial
dalam praktik pengelolaan alam secara berkelanjutan (Hanief, 2025).

Amanah sebagai Etika Dasar Lingkungan

Amanah berfungsi sebagai etika dasar dalam membentuk perilaku manusia
terhadap lingkungan. Nilai ini mendorong sikap kehati-hatian, keadilan ekologis,
serta keseimbangan antara kepentingan manusia dan kelestarian alam. Dengan
menjadikan amanah sebagai landasan etis, tindakan menjaga lingkungan tidak
hanya dipandang sebagai kewajiban sosial, tetapi juga sebagai bentuk tanggung
jawab moral dan spiritual.

2.1. Amanah sebagai Mandat Ilahi dalam Pengelolaan Lingkungan

Dalam perspektif Islam, alam adalah bagian dari ciptaan Allah yang
diciptakan dengan tujuan, keseimbangan, dan harmoni tertentu. Manusia
menerima amanah untuk mengelola alam sesuai batasan-batasan yang ditetapkan
syariah agar tidak terjadi kerusakan (fasad). Ayat lain menjelaskan larangan Allah
terhadap segala bentuk kerusakan di muka bumi (QS. Al-Baqarah: 11-12; QS. Ar-
Rum: 41). Larangan ini tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga aplikatif, karena
menuntun manusia untuk mempertimbangkan dampak ekologis dari setiap
aktivitas sosial, ekonomi, dan teknologinya.

Dengan demikian, amanah bukan sekadar konsep abstrak, melainkan
menjadi pedoman moral bahwa tindakan seperti penggundulan hutan,
pencemaran sungai, penggunaan energi berlebih, dan pemborosan sumber daya
merupakan bentuk pengkhianatan terhadap amanah Allah. Sebaliknya, menjaga
kualitas udara, tanah, air, flora, dan fauna termasuk dalam bentuk ibadah yang
mencerminkan kepatuhan terhadap Sang Pencipta.



2.2. Amanah sebagai Prinsip Etika Lingkungan Berkelanjutan

Konsep amanah memiliki relevansi yang kuat dengan prinsip keberlanjutan
(sustainability) dalam etika lingkungan Islam, karena menuntut pemanfaatan
sumber daya alam secara bertanggung jawab dan berorientasi jangka panjang
(Agustina et al., 2025). Amanah mengandung prinsip keadilan antar generasi,
yaitu menjaga agar sumber daya alam tetap dapat dinikmati oleh generasi
mendatang; keadilan antar makhluk, dengan tidak merusak habitat serta menjaga
keseimbangan ekosistem; dan keadilan sosial, melalui pengelolaan sumber daya
yang tidak menimbulkan ketimpangan atau dampak lingkungan yang merugikan
kelompok tertentu. Prinsip-prinsip tersebut sejalan dengan konsep mizan
(keseimbangan) sebagaimana ditegaskan dalam QS. Ar-Rahman ayat 7-9, yang
mengingatkan manusia agar tidak melampaui batas dalam pemanfaatan alam.
Dalam konteks kontemporer, nilai amanah ini dapat diwujudkan melalui
pengelolaan energi terbarukan, efisiensi penggunaan air, penerapan konsep
reduce, reuse, recycle (3R), serta pengembangan kebijakan dan praktik ramah
lingkungan di tingkat pemerintah maupun lembaga pendidikan.

2.3. Implementasi Amanah dalam Praktik Lingkungan

Prinsip amanah tercermin dalam berbagai praktik pengelolaan lingkungan
berbasis nilai Islam, berupa:

e Penghematan energi dan air sebagai wujud kesadaran bahwa sumber daya
adalah titipan Allah.

e Pengelolaan sampah dan limbah untuk mengurangi polusi dan menjaga
kebersihan lingkungan.

¢ Konservasi dan reboisasi sebagai upaya memperbaiki kerusakan ekologis.
e Pertanian berkelanjutan yang menghindari eksploitasi berlebih.

e Penataan ruang masjid, pesantren, dan sekolah yang lebih hijau, efisien
energi, dan ramah lingkungan.

e Edukasilingkungan yang menanamkan rasa tanggung jawab ekologis sejak
usia dini.

Di banyak lembaga seperti eco-pesantren dan green school, amanah

diterjemahkan dalam kurikulum, kegiatan harian, hingga kebijakan pengelolaan

fasilitas. Ketika nilai amanah tertanam secara kelembagaan, tercipta budaya
lingkungan yang konsisten, terukur, dan menyeluruh (Mahendra et al.,, 2025).

2.4. Amanah dalam Perspektif Sosial dan Spiritual

Amanah tidak hanya berkaitan dengan tindakan fisik, tetapi juga
menyangkut kesadaran = spiritual bahwa manusia akan dimintai
pertanggungjawaban atas setiap perbuatannya. Kesadaran ini membentuk sikap
rendah hati dan rasa takut merusak ciptaan Tuhan (khauf), sekaligus mendorong
rasa cinta terhadap alam (mahabbah). Alam dilihat bukan sebagai objek yang



dieksploitasi, melainkan sebagai ayat-ayat Tuhan yang harus dijaga
keberadaannya (Habib & Saeed, 2025).

Dalam konteks sosial, amanah mendorong individu dan komunitas untuk
terlibat aktif dalam gerakan lingkungan, kampanye anti-sampah, gaya hidup hijau,
dan kebijakan publik yang berpihak pada pelestarian alam. Ketika masyarakat
menjadikan amanah sebagai nilai kolektif, tercipta partisipasi ekologis yang lebih
kuat dan berkelanjutan.

2.5. Amanah sebagai Fondasi Etika Lingkungan Islam

Dengan berbagai landasan teologis, moral, sosial, dan praktis, amanah
menjadi prinsip utama dalam etika lingkungan Islam. [a memberikan dasar bagi
setiap individu untuk bertindak secara bertanggung jawab, moderat, dan
berorientasi jangka panjang dalam mengelola alam. Dalam era modern yang
ditandai oleh krisis iklim dan degradasi lingkungan, konsep amanah menawarkan
paradigma moral yang dapat memperkuat praktik-praktik keberlanjutan serta
menginspirasi kebijakan lingkungan yang lebih etis dan manusiawi.

. Prinsip-Prinsip Ekologi Islam

Ekologi Islam berangkat dari pandangan dunia (worldview) Islam yang
holistik, yang memandang alam sebagai ciptaan Allah SWT dan manusia sebagai
bagian integral dari sistem kosmik tersebut. Krisis lingkungan tidak hanya
dipahami sebagai masalah teknis atau ekologis semata, tetapi juga sebagai krisis
spiritual akibat hilangnya kesadaran sakral manusia terhadap alam. Oleh karena
itu, Islam menawarkan pendekatan ekoteologi yang mengintegrasikan dimensi
teologis, etis, dan ekologis dalam menjaga kelestarian lingkungan. Etika ekologi
dalam Islam bukanlah sekadar imbauan moral, melainkan turunan langsung dari
bangunan teologi Islam yang kokoh. Berikut adalah penjabaran mendalam
mengenai prinsip-prinsip tersebut:

3.1. Prinsip Tauhid

Tauhid merupakan fondasi paling mendasar dalam etika ekologis Islam
(Qibtiyah, 2025). Prinsip ini menegaskan bahwa seluruh alam semesta berada di
bawah kekuasaan dan kehendak satu Pencipta, yaitu Allah SWT. Konsep tauhid
melahirkan pandangan dunia yang teosentris dan holistik, di mana manusia tidak
ditempatkan sebagai pusat realitas, melainkan sebagai bagian dari tatanan kosmik
yang saling terhubung. Alam, manusia, dan seluruh makhluk hidup berada dalam
satu sistem penciptaan yang integral dan bermakna. Al-Qur'an menegaskan
prinsip ini melalui firman-Nya:

b et O A (&5 Gan¥) e sl b L dig
“Kepunyaan Allah-lah segala apa yang ada di langit dan di bumi.” (QS. An-
Nisa’: 126)

Ayat ini menunjukkan bahwa kepemilikan mutlak atas alam bukan berada



di tangan manusia, melainkan pada Allah SWT. Dengan demikian, manusia tidak
memiliki hak absolut untuk memperlakukan alam secara sewenang-wenang. Alam
tidak diposisikan sebagai komoditas ekonomi semata, melainkan sebagai ayat
kauniyah, yaitu tanda-tanda kebesaran Tuhan yang mengandung nilai sakral dan
spiritual. Menurutnya, ketika manusia kehilangan kesadaran tauhid dan
memisahkan Tuhan dari alam, maka alam direduksi menjadi objek eksploitasi.
Sakralitas alam hilang, digantikan oleh pandangan mekanistik dan utilitarian yang
memicu kerusakan ekologis secara sistemik (Nasr, 1997). Oleh karena itu,
pemulihan lingkungan menurut Islam harus dimulai dari pemulihan kesadaran
tauhid, yakni melihat kembali alam sebagai ciptaan Allah yang harus dijaga
kesuciannya.

3.2. Prinsip Khilafah

Prinsip khilafah menempatkan manusia sebagai wakil Allah di bumi yang
bertugas mengelola dan memelihara alam (Syauqi et al, 2025). Konsep ini
menolak pandangan antroposentrisme radikal yang menganggap manusia sebagai
pemilik mutlak alam. Sebaliknya, Islam menawarkan konsep antroposentrisme
teosentris, di mana manusia diberi otoritas terbatas sebagai pengelola atas nama
Tuhan. Nabi Muhammad SAW bersabda:

“Dunia ini hijau dan manis, dan sesungguhnya Allah telah menjadikan
kalian khalifah di dalamnya, maka Dia akan melihat bagaimana kalian
berbuat.” (HR. Muslim)

Hadis ini menegaskan dua hal penting: keindahan dan kesuburan bumi,
serta tanggung jawab manusia dalam mengelolanya. Status khalifah bukanlah
bentuk privilese tanpa batas, melainkan amanat yang akan dimintai
pertanggungjawaban. Manusia diberi kemampuan akal dan moral agar mampu
menjaga harmoni ekosistem, bukan merusaknya. Fazlun Khalid, pendiri Islamic
Foundation for Ecology and Environmental Sciences (IFEES), menekankan bahwa
khalifah sejatinya berperan sebagai guardian atau penjaga alam. Menurutnya,
tugas manusia adalah memelihara keseimbangan ciptaan Allah agar bumi tetap
layak huni bagi seluruh makhluk. Dengan demikian, eksploitasi alam yang
merusak lingkungan bertentangan secara langsung dengan prinsip khilafah dalam
I[slam.

3.3. Prinsip Amanah

Konsep amanah memperkuat prinsip khilafah dengan dimensi
akuntabilitas moral dan eskatologis. Amanah dalam Islam berarti titipan yang
harus dijaga dan akan dipertanggungjawabkan, baik di dunia maupun di akhirat.
Al-Qur'an menggambarkan amanah sebagai beban besar yang bahkan enggan
dipikul oleh langit, bumi, dan gunung-gunung. Al-Qur’an menyatakan:

5 H 3 2 < 250,17 i o3 o7 <oqg% -3 s 4 K T- 2 RS 150, - 1%
Floa el 5 eha 15 Lt 558 il 915 0 T Y i
¥iea Ll R4

“Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanah kepada langit, bumi,



dan gunung-gunung, maka semuanya enggan untuk memikul amanah itu dan
mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah amanah itu oleh
manusia.” (QS. Al-Ahzab: 72)

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia menerima amanah dengan segala
konsekuensinya. Dalam konteks ekologis, alam bukan milik generasi sekarang
semata, melainkan titipan yang harus dijaga untuk generasi mendatang.
Kerusakan hutan, pencemaran air, dan degradasi udara bukan hanya kesalahan
teknis atau ekonomi, tetapi juga bentuk pengkhianatan terhadap amanah ilahi.
Para pemikir ekologi Islam menegaskan bahwa amanah ekologis menuntut sikap
kehati-hatian (precautionary ethics) dalam setiap aktivitas pembangunan. Setiap
kebijakan dan tindakan manusia terhadap lingkungan harus mempertimbangkan
dampak jangka panjang, baik secara ekologis maupun sosial.

3.4. Prinsip Mizan

Islam memandang alam semesta sebagai sistem yang diciptakan dalam
keseimbangan dan keteraturan. Prinsip ini dikenal dengan konsep mizan, yaitu
keseimbangan kosmik yang menjadi dasar keberlangsungan kehidupan. Al-Qur’an
menyatakan:

DO Sl in 33 Lexd 5 laldl 5
OREAEIES S

“Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan mizan
(keseimbangan), agar kamu jangan melampaui batas terhadap mizan itu.” (QS. Ar-
Rahman: 7-8)

Ayat ini menegaskan bahwa keseimbangan bukan hanya fakta alamiah,
tetapi juga norma moral yang harus dijaga oleh manusia (Syauqi et al., 2025).
Aktivitas manusia yang menghasilkan polusi berlebihan, eksploitasi sumber daya
secara masif, serta konsumsi yang tidak terkendali merupakan bentuk
pelanggaran terhadap prinsip mizan. Larangan israf (pemborosan) dalam Islam
berkaitan erat dengan prinsip ini. Pemborosan tidak hanya berdampak pada
kelangkaan sumber daya, tetapi juga mengganggu distribusi energi dan materi
dalam ekosistem. Oleh karena itu, prinsip mizan sering dipandang sebagai
landasan normatif bagi konsep pembangunan berkelanjutan (sustainable
development) dalam perspektif Islam.

3.5. Prinsip Adl

Keadilan (‘adl) dalam Islam memiliki cakupan yang luas dan tidak terbatas
pada relasi antar-manusia. Etika ekologis Islam menegaskan adanya keadilan
ekologis, yaitu keadilan terhadap seluruh makhluk hidup dan generasi yang akan
datang. Al-Qur’an menyatakan:

260 ol & e e il 8 k5 e BRIGRT 2 ) sl Sk a5 Y A AT e iy
OREENN

“Dan tidak ada seekor binatang pun di bumi dan burung-burung yang



terbang dengan kedua sayapnya, melainkan semuanya merupakan umat-umat
seperti kamu.” (QS. Al-An‘am: 38)

Ayat ini menunjukkan bahwa hewan dan makhluk non-manusia memiliki
nilai moral dan hak untuk lestari. Eksploitasi yang menyebabkan kepunahan
spesies merupakan bentuk ketidakadilan ekologis. Selain itu, prinsip keadilan juga
mencakup keadilan antargenerasi, yang melarang perilaku eksploitatif demi
keuntungan jangka pendek dengan mengorbankan hak generasi masa depan atas
lingkungan yang sehat (Mahendra et al., 2025).

3.6. Prinsip IThsan

Prinsip ihsan melengkapi etika ekologis Islam dengan dimensi keutamaan
moral. Thsan menuntut manusia untuk melakukan kebaikan secara optimal,
melampaui standar minimal kewajiban. Nabi Muhammad SAW bersabda:

“Sesungguhnya Allah mewajibkan berbuat ihsan atas segala sesuatu.” (HR.
Muslim)

Dalam konteks lingkungan, ihsan berarti tidak hanya menghindari
kerusakan, tetapi juga aktif melakukan perbaikan (ishlah) (Mahendra et al., 2025).
Upaya konservasi, restorasi lahan rusak, penghijauan, serta penerapan teknologi
ramah lingkungan merupakan wujud konkret dari ihsan ekologis. Bahkan
tindakan sederhana seperti menanam pohon dipandang bernilai ibadah dan
memiliki dimensi eskatologis dalam Islam.

. Integrasi Khilafah-Amanah dalam Etika Lingkungan

Integrasi antara konsep khilafah dan amanah merupakan upaya untuk
menyatukan peran dan tanggung jawab manusia dalam pengelolaan lingkungan.
Kedua konsep ini saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan. Khilafah
menempatkan manusia sebagai pihak yang diberi peran untuk mengelola bumi,
sementara amanah menegaskan bahwa peran tersebut dibatasi oleh tanggung
jawab moral dan spiritual. Dengan integrasi ini, manusia dipahami sebagai pelaku
aktif dalam pemanfaatan alam sekaligus pihak yang bertanggung jawab atas
dampak tindakannya (Hanief, 2025).

Dalam konsep khilafah, manusia diberikan kewenangan untuk
memanfaatkan sumber daya alam guna memenuhi kebutuhan hidup. Namun,
kewenangan tersebut tidak bersifat mutlak dan tidak bebas dari batasan. Amanah
berfungsi sebagai pengendali etis yang mengarahkan agar pemanfaatan alam
dilakukan secara bijaksana, tidak merusak keseimbangan, serta tetap
memperhatikan keberlanjutan kehidupan generasi mendatang. Pandangan ini
menegaskan bahwa pengelolaan lingkungan dalam Islam tidak bertumpu pada
dominasi manusia atas alam, melainkan pada tanggung jawab untuk menjaga dan
memeliharanya (Rahmat et al., 2025).

Integrasi khilafah dan amanah juga menunjukkan bahwa kerusakan
lingkungan bukan semata-mata persoalan teknis atau ekonomi, tetapi
mencerminkan kegagalan etika manusia. Ketika amanah diabaikan dalam



pelaksanaan peran Kkhilafah, tindakan manusia berpotensi menimbulkan
kerusakan ekologis yang luas. Kondisi ini sekaligus menunjukkan melemahnya
kesadaran moral dan spiritual dalam memandang alam sebagai ciptaan Tuhan
yang harus dihormati. Oleh karena itu, etika lingkungan Islam menuntut
keselarasan antara tindakan manusia dan nilai-nilai ketuhanan yang menjadi
dasar kehidupannya (Rahmat et al., 2025).

Pada tingkat sosial, integrasi khilafah dan amanah memiliki implikasi yang
luas. Nilai-nilai ini tidak hanya relevan bagi individu, tetapi juga bagi lembaga
pendidikan, institusi keagamaan, dan pembuat kebijakan. Ketika prinsip khilafah
dan amanah dijadikan landasan dalam pengelolaan lingkungan, maka upaya
pelestarian alam dapat diarahkan pada pembentukan kesadaran kolektif yang
berkelanjutan. Kesadaran bahwa alam merupakan titipan mendorong lahirnya
perilaku menjaga kebersihan, menghemat sumber daya, dan menghindari
tindakan yang merugikan lingkungan sekitar (Fatkhullah & Mahmud, 2025).

Dengan demikian, integrasi khilafah dan amanah menghadirkan etika
lingkungan Islam yang menekankan keseimbangan antara pemanfaatan dan
penjagaan alam. Etika ini mengarahkan manusia untuk menjalankan perannya
secara bertanggung jawab, tidak hanya demi kepentingan saat ini, tetapi juga demi
keberlangsungan kehidupan di masa mendatang. Pendekatan ini memperlihatkan
bahwa nilai-nilai teologis Islam memiliki relevansi nyata dalam menjawab
tantangan lingkungan di era kontemporer (Hanief, 2025).

. Studi Model Implementasi (Green Campus, Eco Pesantren, Green School, Eco
Masjid)

Bagian ini membahas berbagai model penerapan nilai tanggung jawab
lingkungan yang diambil dari ajaran Islam, sebagai bentuk nyata dari konsep
khilafah dan amanah. Pembahasan ini menjelaskan bagaimana ajaran Islam
tentang tanggung jawab manusia terhadap alam bisa diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari. Model yang dibahas mencakup Green Campus, Eco Pesantren, Green
School, dan Eco Masjid. Keempat model ini dipilih karena masing-masing mewakili
ruang sosial yang berbeda, seperti lembaga pendidikan, lingkungan keagamaan,
dan tempat ibadah, namun memiliki tujuan yang sama, yaitu meningkatkan
kesadaran dan rasa peduli terhadap lingkungan. Dengan mempelajari model-
model tersebut, konsep manusia sebagai khalifah di bumi dan alam sebagai
amanah dari Allah SWT tidak hanya dipahami sebagai ajaran normatif, tetapi juga
dijadikan panduan praktis dalam mengelola lingkungan secara bertanggung
jawab dan berkelanjutan.

5.1. Green Campus

Green Campus dapat diartikan sebagai upaya perguruan tinggi untuk
menggabungkan prinsip keberlanjutan dalam tata kelola institusi, proses belajar
mengajar, dan budaya akademik secara menyeluruh. Dalam konteks ini, kampus
tidak hanya menjadi tempat berkembangnya ilmu pengetahuan, tetapi juga
tempat pembentukan sikap dan nilai yang berpengaruh pada cara manusia
memandang serta memperlakukan lingkungan (Rizkiyah & Husni, 2025).



Implementasi Green Campus biasanya terlihat dari berbagai bentuk tindakan,
seperti penggunaan energi secara hemat, pengelolaan sampah yang lebih ramah
lingkungan, pengembangan kurikulum yang mencakup isu lingkungan, serta
mendorong riset yang berorientasi pada keberlanjutan (Sumpena et al., 2025).

Dari sudut pandang khilafah, Green Campus menempatkan seluruh warga
kampus sebagai pengelola bumi yang menjalankan tugasnya berdasarkan ilmu
pengetahuan dan kebijakan yang diterapkan oleh institusi. Kampus dianggap
sebagai tempat menghasilkan pengetahuan yang bermoral, yaitu pengetahuan
yang tidak hanya memperhatikan kemajuan akademik, tetapi juga
mempertimbangkan dampaknya terhadap lingkungan dan kehidupan manusia
secara menyeluruh. Di sisi lain, konsep amanah tercermin dalam keyakinan bahwa
ilmu pengetahuan dan sumber daya yang dimiliki kampus adalah sesuatu titipan,
sehingga harus dikelola secara bertanggung jawab. Penggunaan energi, air, serta
fasilitas kampus harus dilakukan dengan bijak, menghindari pemborosan, demi
menjaga lingkungan tetap lestari untuk generasi yang akan datang. Dengan
demikian, Green Campus mengandung nilai-nilai etika seperti tanggung jawab
bersama seluruh warga kampus dan komitmen terhadap pemanfaatan sumber
daya secara berkelanjutan, yang sesuai dengan prinsip pembangunan
berkelanjutan dalam pendidikan modern.

5.2. Eco Pesantren

Eco Pesantren dapat diartikan sebagai pesantren yang menggabungkan
pembelajaran agama dengan kesadaran untuk menjaga lingkungan serta upaya
membangun kemandirian dalam memelihara lingkungan sehari-hari. Dalam
konteks ini, pesantren tidak hanya bertugas sebagai tempat belajar ilmu agama,
tetapi juga sebagai wadah membentuk sikap hidup santri agar lebih peduli
terhadap alam sebagai bagian dari ciptaan Tuhan (Risana, et al., 2024). Kesadaran
terhadap lingkungan ini berkembang seiring proses belajar keagamaan yang
menekankan nilai tanggung jawab dan kesederhanaan. Dalam praktiknya, Eco
Pesantren melakukan berbagai kegiatan yang mendorong rasa peduli terhadap
lingkungan, seperti pertanian tanpa bahan kimia, penggunaan air secara hemat,
penggunaan energi dari sumber terbarukan, serta mengajarkan cara hidup yang
sopan terhadap alam melalui kebiasaan sehari-hari di pesantren (Valentara et al.,
2025). Kegiatan tersebut membantu santri memahami bahwa menjaga
lingkungan bukanlah sesuatu yang terpisah dari ajaran agama, melainkan bagian
dari menerapkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam sudut pandang khilafah, santri dianggap sebagai pemimpin di dunia
sejak dini, yaitu sebagai orang yang bertanggung jawab mengelola dan menjaga
alam. Melalui pendidikan karakter, pesantren membentuk kesadaran bahwa
manusia harus memperlakukan alam dengan penuh perhatian dan tanggung
jawab moral. Konsep amanah juga terwujud dalam keyakinan bahwa alam adalah
sesuatu yang diberikan oleh Allah SWT dan harus dijaga secara baik. Pemahaman
ini mendorong gaya hidup yang sederhana, tidak boros, dan menghindari
penggunaan sumber daya alam secara berlebihan (israf). Dengan cara ini, Eco
Pesantren mencerminkan nilai etika berupa spiritual ecology, yaitu kesadaran
lingkungan yang tumbuh dari iman dan kehidupan spiritual Islam, serta tanggung



jawab terhadap alam sebagai bagian dari ketaatan kepada Allah SWT.

5.3. Green School

Green School adalah sekolah formal yang mengintegrasikan nilai peduli
lingkungan ke dalam proses belajar mengajar dan kehidupan sehari-hari di
sekolah. Nilai tersebut tidak hanya diajarkan melalui materi pelajaran, tetapi juga
diterapkan dalam cara mengajar dan berbagai kegiatan yang dilakukan siswa.
Dengan demikian, anak-anak terbiasa berinteraksi dengan lingkungan secara
positif sejak dini. Metode ini membuat sekolah menjadi tempat yang penting
untuk membentuk kebiasaan menjaga lingkungan, bukan hanya memberikan
pengetahuan saja. Dalam penerapannya, Green School menggunakan metode
pembelajaran yang menghubungkan materi pelajaran dengan lingkungan sekitar.
Sekolah juga mendorong siswa untuk terlibat dalam berbagai proyek lingkungan
dan membiasakan diri melakukan tindakan ramah lingkungan, seperti menjaga
kebersihan kelas, menghemat penggunaan air dan listrik, serta membuang
sampah secara benar (Ernialis, 2024). Kegiatan ini membantu siswa menyadari
bahwa perhatian terhadap lingkungan bisa dimulai dari hal-hal sederhana yang
dilakukan setiap hari.

Dari konsep khilafah, Green School berperan dalam membentuk peserta
didik sebagai khalifah di bumi sejak usia dini. Pendidikan di sini tidak hanya fokus
pada kepatuhan terhadap aturan sekolah, tetapi lebih pada pembentukan
kesadaran dan sikap tanggung jawab terhadap alam. Konsep amanah juga terlihat
dalam kebiasaan menjaga lingkungan dan menanamkan tanggung jawab pribadi
kepada siswa. Kesadaran bahwa lingkungan adalah sesuatu yang diamanahkan
kepada manusia mendorong siswa untuk lebih peduli dan hati-hati dalam
merawat alam. Dengan cara ini, Green School berperan dalam membangun
kesadaran lingkungan yang berkelanjutan dan membentuk kebiasaan ramah
lingkungan yang terus diperlihatkan hingga masa dewasa.

5.4. Eco Masjid

Eco Masjid adalah tempat ibadah yang juga berfungsi sebagai pusat untuk
meningkatkan kesadaran masyarakat tentang lingkungan. Masjid memiliki peran
penting dalam kehidupan umat karena menjadi tempat berkumpul dan belajar
ajaran agama, sehingga menjadi sarana yang efektif dalam menyampaikan pesan
pentingnya menjaga alam. Dengan pendekatan ini, umat diajarkan bahwa
perhatian terhadap lingkungan adalah bagian dari ajaran Islam. Dalam
mewujudkan Eco Masjid, kita bisa mulai dengan langkah-langkah sederhana
seperti mengatur penggunaan air wudhu agar tidak terbuang percuma,
menghemat penggunaan listrik, serta merawat kebersihan sekitar masjid. Selain
itu, khutbah dan pengajian bisa diisi dengan topik mengenai lingkungan untuk
menyampaikan pesan agama tentang tanggung jawab manusia terhadap alam.
Kegiatan bersama jemaah seperti gotong royong atau kegiatan peduli lingkungan
juga bisa menjadi bentuk nyata implementasi Eco Masjid di masyarakat.

Dari konsep khilafah, masjid berfungsi sebagai pusat pembentukan
khalifah sosial, yaitu tempat untuk memupuk kesadaran jamaah agar dapat



menjalankan perannya sebagai penjaga lingkungan di sekitarnya. Masjid tidak
hanya mengajarkan hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga membimbing
cara manusia berinteraksi dengan alam. Di sisi lain, konsep amanah terlihat dalam
pemahaman bahwa ibadah tidak bisa dipisahkan dari tanggung jawab menjaga
lingkungan hidup. Menghemat air, menjaga kebersihan, dan merawat alam
dianggap sebagai bagian dari menjalankan iman. Dengan demikian, Eco Masjid
memiliki nilai tanggung jawab yang menggabungkan antara ibadah dan
kepedulian terhadap lingkungan, serta menjadi sarana dakwah ekologis yang
mendorong umat muslim untuk menerapkan ajaran Islam dalam kehidupan
sehari-hari.

5.5. Analisis Komparatif Model Implementasi

Analisis perbandingan keempat model implementasi, yaitu Green Campus,
Eco Pesantren, Green School, dan Eco Masjid, menunjukkan bahwa tanggung jawab
terhadap lingkungan bisa diaplikasikan dengan pendekatan berbeda, sesuai
dengan konteks masing-masing lembaga. Green Campus lebih menekankan aspek
akademik dan kelembagaan, di mana perhatian terhadap lingkungan
dikembangkan melalui kebijakan kampus, kegiatan pembelajaran, dan
pengelolaan lembaga. Eco Pesantren mengedepankan penguatan nilai-nilai
keagamaan yang diterapkan dalam kehidupan sehari-hari para santri di
lingkungan pesantren, dengan cara meningkatkan kesadaran lingkungan melalui
pembelajaran agama, kebiasaan hidup sederhana, serta kehidupan bersama yang
dekat dengan alam. Green School berusaha memupuk perhatian lingkungan sejak
usia dini melalui proses belajar mengajar dan rutinitas sekolah sehari-hari.
Sementara itu, Eco Masjid menggunakan ibadah dan kegiatan dakwah sebagai
sarana utama untuk membangun kesadaran lingkungan, dengan menjadikan
masjid sebagai pusat penyebaran nilai-nilai keislaman yang terkait dengan
tanggung jawab menjaga alam.

Meskipun masing-masing model memiliki fokus yang berbeda, keempat
model tersebut memiliki kesamaan yang sama, yaitu semuanya berasal dari
konsep khilafah dan amanah. Manusia dipandang sebagai pengelola bumi yang
memiliki tanggung jawab moral, sedangkan alam dianggap sebagai sesuatu yang
dititipkan dan harus dijaga serta dimanfaatkan secara bijaksana. Perbedaan cara
penerapan menunjukkan bahwa etika ekologis Islam bersifat fleksibel dan bisa
disesuaikan dengan berbagai kondisi sosial dan lembaga. Dengan demikian, etika
lingkungan dalam Islam bukanlah sesuatu yang kaku, melainkan bisa diterapkan
sesuai konteks tanpa meninggalkan nilai-nilai dasarnya.

Kesimpulan

Kajian ini menunjukkan bahwa Islam memiliki landasan teologis dan etis yang
kuat dalam membangun kesadaran dan tanggung jawab ekologis manusia. Konsep
khilafah menegaskan posisi manusia sebagai wakil Allah di bumi yang diberi mandat
untuk mengelola dan memelihara alam secara bertanggung jawab, sementara konsep
amanah memperkuat mandat tersebut melalui dimensi akuntabilitas moral dan spiritual.
Keduanya menempatkan manusia bukan sebagai pemilik mutlak alam, melainkan
sebagai pengelola yang terikat oleh batasan nilai dan ketentuan Ilahi.



Prinsip-prinsip ekologi Islam seperti tauhid, khilafah, amanah, mizan, ‘adl, dan
ihsan membentuk kerangka etika lingkungan yang holistik dan berkelanjutan. Prinsip-
prinsip ini menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak hanya bersumber dari persoalan
teknis dan struktural, tetapi juga dari melemahnya kesadaran teologis dan etis manusia
dalam memandang alam sebagai ciptaan Tuhan yang memiliki nilai intrinsik. Oleh karena
itu, pendekatan Islam terhadap persoalan lingkungan menuntut integrasi antara dimensi
spiritual, moral, dan praksis sosial.

Implementasi nilai khilafah dan amanah dalam model Green Campus, Eco
Pesantren, Green School, dan Eco Masjid menunjukkan bahwa etika lingkungan Islam
dapat diterapkan secara kontekstual dalam berbagai lembaga pendidikan dan
keagamaan. Model-model tersebut membuktikan bahwa ajaran Islam tidak hanya
bersifat normatif, tetapi juga operasional dalam membentuk perilaku ekologis yang
berorientasi pada perlindungan, keseimbangan, dan keberlanjutan lingkungan.

Dengan demikian, integrasi konsep khilafah dan amanah menawarkan paradigma
etika lingkungan Islam yang relevan untuk menjawab tantangan ekologi kontemporer.
Paradigma ini berpotensi menjadi landasan konseptual dan praktis dalam
pengembangan kebijakan, pendidikan, dan gerakan sosial yang berorientasi pada
pelestarian lingkungan dan keadilan ekologis di era modern.

Daftar Pustaka

Agustina, N. S, Ramadhan, R. A, Ramadhan, H. & Fadhil, A. (2025). Pendekatan
Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs). AE] (Advances in Education Journal), 2(3),
2023-2031.

Alfadhli, Suratin, S. L., Nadir, K., Fadlillah, M. R,, & Saputra, G. A. (2025). Ekoteologi Islam:
Menjelajahi Hubungan Spiritual Antara Manusia, Alam, dan Tuhan dalam Tradisi
Islam. Ta'wiluna: Jurnal [Imu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 6(1), 300-307.

Arifin, M. B,, Rahmah, M. H., Wardaniyah, Q., & PK, Moh. N. A. N. (2025). Konsep Khalifah
dalam Al-Qur’an dan Ekologi Mizan: Menafsirkan Krisis Lingkungan melalui Tafsir
Klasik dan Modern. Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, 1(1), 1-15.

Basri, S., Adnan, Y., Widiastuty, L., Syamsul, M. A, & Indar, 1. (2025). Islamic
Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource Management
and Global Ecological Stewardship. Diversity: Disease Preventive of Research
Integrity, 5(2), 86-93. https://doi.org/10.24252 /diversity.v5i2.52342

Djuned, M. (2023). Relasi Manusia dan Lingkungan Hidup dalam Islam. SINTHOP: Media
Kajian  Pendidikan, =~ Agama, Sosial ~Dan  Budaya, 2(2), 124-134.
https://doi.org/10.22373/sinthop.v2i2.4080

Ernialis. (2024). Partisipasi Siswa Dalam Melestarikan Lingkungan Sekitar Sekolah
Melalui Pembelajaran PJBL di SMPN 1 Rao Utara. EduSpirit: Jurnal Pendidikan
Kolaboratif, 01(04), 202-208. https://doi.org/10.57255 /eduspirit.v1il.17

Fatkhullah, I., & Mahmud, H. (2025). Dakwah Ekologis Khalifah: Telaah Al-Baqarah Ayat
30 dan Relevansinya terhadap Sustainability Management. Journal of Da’'wah, 4(1),
49-75. https://doi.org/10.32939/jd.v4i1.6057

Habib, S., & Saeed, H. (2025). Environmental Ethics in Islam: Human Responsibility
towards the Universe. International Journal of the Universe and Humanity in Islamic
Vision and Perspective, 2(1), 34-42.

Hanief, F. (2025). EKOLOGI SPIRITUAL DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS TEMATIK ATAS
KONSEP KHALIFAH DAN AMANAH TERHADAP LINGKUNGAN HIDUP.



Interdisciplinary Explorations in Research Journal (IER]), 3, 1029-1039.
http://shariajournal.com/index.php/IER]/

Hutagalung, N. (2024). Islam and the Environment: A Conceptual Analysis Based on the
Qur’an and Hadith. Journal Islamic Studies, 15(5), 18-28.
https://jurnal.uic.ac.id/index.php/muqgaddimah/

Mahendra, A. A., Murtaho, A., Baharudin, & Zulhanan. (2025). PENDIDIKAN LINGKUNGAN
DALAM PERSPEKTIF ISLAM: INTEGRASI NILAI-NILAI QUR’ANI, ETIKA EKOLOGIS,
DAN PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM KONSERVASI ALAM. Pendas : Jurnal Ilmiah
Pendidikan Dasar, 10(4), 266-273.

Qibtiyah, A. M. (2025). Studi Integratif Ekologi Islam dalam Perspektif PAI dan Sains
Alam. Prosiding “Pendidikan Dan Pembelajaran Berbasis Multidisciplinary Di Era
Society 5.0,” 2, 156-162.

Rahmat, M. B, Masruchin, & Fauzan. (2025). The Idea of Islamic Ecotheology in
Responding to the Global Environmental Crisis: An Analysis of the Concepts of
Khalifah, Mizan, and Maslahah. Indonesian Journal of Islamic Theology and
Philosophy, 7(1), 93-110. https://doi.org/10.24042 /ijitp.v7i1.83585

Rizkiyah, F., & Husni, H. (2025). Kampus Sebagai Ekosistem Pembentuk Akhlak. IHSAN :
Jurnal Pendidikan Islam, 3, 818-827. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i4.1614

Rustamana, A., Adillah, P. M., Maharani, N. K,, & Fayyedh, F. A. (2024). Qualitative
Research Methods. Indonesian Journal of Interdisciplinary Research in Science and
Technology (MARCOPOLO), 2(6), 919-930.
https://doi.org/10.55927 /marcopolo.v2i6.9907

Saputra, W., & Sunarya, Y. (2024). PERKEMBANGAN PENELITIAN KUALITATIF DALAM
PEMBELAJARAN MEMBACA: SEBUAH KAJIAN STUDI LITERATUR. 12(3), 64.
https://doi.org/10.37081/ed.v12i3.6359

Sumpena, A., Wahyudin, U., & Rahmat, A. (2025). View of Analisis Implementasi Green
Campus di Universitas Padjadjaran melalui Integrasi Teori Hukum Pembangunan
dan Komunikasi Lingkungan. Bina Hukum Lingkungan, 10, 169-191.

Syaugqi, M., Askar, R. A., & Ghofur, A. (2025). Ekologi dan Hadits: Analisis tentang Peran
Manusia sebagai Khalifah di Bumi. Socius: Jurnal Penelitian llmu-Ilmu Sosial, 2(10),
231-237. https://doi.org/10.5281/zenodo.15427257

Valentara, J. S., Arfiani, N. D.,, & Kharisma, [. (2025). PENERAPAN KONSEP ECO-
PESANTREN SEBAGAI UPAYA PENINGKATAN KESEHATAN LINGKUNGAN DI
PONDOK PESANTREN X PAMEKASAN. Jurnal Kesehatan Tambusai, 6(1), 3077-3084.

Washington, H., Piccolo, ]. ]., Kopnina, H., & Simpson, F. O. (2024). Ecological and social
justice should proceed hand-in-hand in conservation. Biological Conservation, 290,
1-6. https://doi.org/10.1016/j.biocon.2024.110456



