Muqgaddimah
M Nomor 2 Volume 16
L

. . ISSN:1858-3776 @@@@
== = The article is published at https://jurnal.uic.ac.id/mugaddimah

MODEL DAKWAH DALAM POLARISASI KOMUNITAS
(Kajian Sejarah Dakwah Rasulullah SAW)

Akhirudin

Fakultas Agama Islam, Universitas Ibnu Chaldun, Jakarta, Indonesia

Correspondent Email: akhirudindc@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan model dan dinamika dakwah Rasulullah SAW
pada fase awal, khususnya saat diperintahkannya dakwah secara terang-terangan kepada kaum
kerabat (asyirah al-aqrabin). Fokus utama kajian ini adalah menganalisis bagaimana polarisasi
respon yang terjadi di lingkungan keluarga inti Rasulullah SAW dan bagaimana prinsip uswatun
hasanah menjadi landasan etis dalam penyampaian risalah tersebut.

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan historis
(historical approach). Data primer bersumber dari kitab-kitab Sirah Nabawiyah klasik seperti
karya Ibnu Hisyam, Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfury, dan sumber otoritatif lainnya. Teknik
analisis data dilakukan secara holistik untuk merekonstruksi peristiwa dakwah di kalangan Bani
Hasyim dan Bani Muththalib.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa dakwah kepada keluarga dekat merupakan kode etik
fundamental bagi seorang dai sebelum menjangkau masyarakat luas. Dalam prosesnya, terjadi
polarisasi komunitas keluarga ke dalam empat kategori respon. Kelompok Akseptan Mutlak:
Mereka yang langsung menerima Islam dan meninggalkan paganisme (diwakili oleh Khadijah binti
Khuwailid dan Ali bin Abi Thalib). Kelompok Oposan Radikal: Mereka yang menolak secara keras
dan menjadi musuh dakwah (diwakili oleh Abu Lahab). Kelompok Simpatisan Non-Muslim:
Mereka yang menolak memeluk Islam tetapi memberikan perlindungan politik dan keamanan
penuh terhadap dakwah (diwakili oleh Abu Thalib). Kelompok Akseptan Gradual: Mereka yang
awalnya menolak atau bersikap netral namun kemudian memeluk Islam setelah melalui proses
waktu yang lama (diwakili oleh Hamzah bin Abd al-Muththalib dan Abu Sufyan).

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tantangan dakwah tidak hanya berasal dari luar, tetapi juga
dari lingkungan internal. Keberhasilan dakwah Rasulullah dalam menghadapi polarisasi ini
terletak pada integritas pribadi (al-Amin) dan keteguhan strategi yang mengombinasikan
peringatan keras (andzir) dengan pendekatan emosional yang persuasif.

Kata Kunci: Dakwah, Rasulullah SAW, Polarisasi Komunitas, Keluarga, Sirah Nabawiyah.

Abstract

This study aims to describe the model and dynamics of Prophet Muhammad’s (PBUH) da’wah during
the early stages, specifically when the command for open preaching to close relatives (ashirah al-
aqrabin) was revealed. The primary focus of this research is to analyze the polarization of responses
within the Prophet's immediate family environment and how the principle of uswatun hasanah (the
excellent role model) served as the ethical foundation for delivering the message.

The research utilizes a descriptive qualitative method with a historical approach. Primary data are
sourced from classical Sirah Nabawiyah (Prophetic Biography) texts, including the works of 1bn

79


https://jurnal.uic.ac.id/muqaddimah

Hisham, Sheikh Safiurrahman Al-Mubarakpuri, and other authoritative sources. Data analysis was
conducted holistically to reconstruct the events of da'wah among the Banu Hashim and Banu
Muttalib.

The results indicate that preaching to one’s close family is a fundamental code of ethics for a da’i
(preacher) before reaching the wider community. In the process, the family community polarized into
four distinct categories of response. Absolute Acceptors: Those who immediately embraced Islam and
abandoned paganism (represented by Khadijah binti Khuwailid and Ali bin Abi Thalib). Radical
Opponents: Those who vehemently rejected and actively opposed the preaching (represented by Abu
Lahab). Non-Muslim Sympathizers: Those who declined to embrace Islam as a religion but provided
full political and security protection for the mission (represented by Abu Thalib). Gradual Acceptors:
Those who initially rejected or remained neutral but eventually embraced Islam after a long period
(represented by Hamzah bin Abd al-Muttalib and Abu Sufyan).

The study concludes that da'wah challenges arise not only from external forces but also from within
the internal environment. The success of the Prophet’s da’'wah in navigating this polarization lay in
his personal integrity (al-Amin) and a steadfast strategy that combined stern warnings (andzir) with
persuasive emotional approaches.

Keywords: Da’'wah, Prophet Muhammad SAW, Community Polarization, Family, Sirah

Accepted Date: 22 Desember 2025
Publish Date: 31 Desember 2025

Pendahuluan

Kitab suci al-Qur'an menyatakan bahwa dalam diri Rasulullah SAW terdapat suri
tauladan yang baik (uswatun hasanah) bagi umat manusia. hal ini difirmankan oleh Allah
dalam surat al-Ahzab: 21

58 5835 5aYT a5l 340 154 5 (8 Bl da S5l ) U35 3 81 R A

Artinya:
"Sesungguhnya pada (diri) Rasulullah itu (terdapat) suri tauladan yang baik bagi
orang yang mengharap (keridhaan) Allah dan Hari Akhirat serta banyak mengingat Allah.

Sebagai uswatun hasanah (suri tauladan yang baik), seluruh tindakan dan langkah-
langkah yang dilakukan oleh Rasulullah Saw. menjadi sumber legitimasi atas perbuatan
dan tindakan dalam seluruh aspek kehidupan umat Islam. Bahkan pada tingkat tertentu,
berbagai praktek ajaran agama menyangkut ritual ibadah, yang dilaksanakan oleh seorang
Muslim, tidak boleh menyimpang dari apa yang telah dicontohkan oleh Rasulullah SAW.
tersebut.

[tulah sebabnya apa yang dilakukan oleh Rasulullah SAW menjadi dasar pijakan
bagi seorang Muslim, dalam setiap tindakan dan perbuatannya. Yakni perbuatan yang
bersangkut paut dengan segala sesuatu yang mengandung muatan keagamaan. Hal ini juga
berlaku bagi kehidupan seorang Dai dalam kegiatan dakwahnya. Karena berdakwah pada
hakekatnya adalah tindakan penyampaian informasi yang mengandung muatan
keagamaan kepada masyarakat luas.

Sejalan dengan itu, di kalangan pakar ilmu dakwah lazim diketahui, bahwa dalam
kode etik dakwah Islam, ada kewajiban moral yang harus diindahkan oleh seorang Dai
ketika ia hendak melaksanakan aktivitas dakwahnya. Kode etik itu adalah, "bila seorang

80



juru dakwah hendak melaksanakan dakwahnya di tengah-tengah masyarakat, terlebih
dahulu ia harus melaksanakan dakwah itu bagi keluarganya sendiri dan komunitasnya".
Tidak boleh terjadi, atau dipandang menyimpang dari etika dakwabh, bila seorang dai tidak
mampu mengajak keluarganya yang sudah seiman dengan dia, sementara dia sendiri
sibuk mengajak orang lain dalam kegiatan dakwahnya.

Sudah pasti, potret kehidupan seorang juru dakwah atau Dai, baik kehidupan
pribadinya, maupun kehidupan keluarganya, menjadi cerminan bagi keberhasilan
dakwah yang dia lakukan di tengah masyarakat. Akan dipandang tercela secara etis, bila
seorang dai sibuk mendakwahi orang lain sementara keluarganya dibiarkan bergelimang
begitu saja tanpa mengindahkan nilai-nilai agama yang dia serukan untuk dipegang dan
diindahkan oleh orang lain. Itulah sebabnya, sebelum mengajak orang lain dan
masyarakat luas, agar menerima seruan dakwah yang dia bawa, sudah sepatutnya juru
dakwah memulai dakwahnya itu dari keluarganya sendiri. Penegasan seperti itu
didasarkan kepada kewajiban dakwah yang dilaksanakan oleh Rasulullah SAW.

Seperti diketahui berdasarkan isyarat yang terdapat dalam al-Qur'an, sebelum
tugas dakwah disampaikan oleh Rasulullah SAW kepada masyarakat luas, Allah SWT
memerintahkan agar ajakan untuk menerima Islam tersebut, disampaikan oleh Rasulullah
SAW. kepada kaum kerabat beliau sendiri.

Tugas risalah yang diberikan oleh Allah SWT kepada Rasulullah SAW., dimulai dari
turunnya wahyu pertama di gua Hira' pada Jabal al-Nur. Wahyu pertama itu adalah surat
al-'Alaq: 1-5:

e alle iy dle il dle coall 45831 5158, (3le Ga GLAYT GIA, GBIA (o3 S35 w5 14

Artinya:

"Bacalah dengan menyebut nama Tuhanmu Yang Maha Pencipta. Yang
menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmu Maha Mulia. yang
mengajar (manusia) dengan pena. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak
diketahuinya.”

Wahyu pertama menjadi dasar legitimasi bagi tugas risalah yang akan
dilaksanakan oleh Rasulullah SAW. Ini berarti, Muhammad ibn 'Abd Allah, salah seorang
yatim piatu dari suku Quraisy, yang lahir di kota transit perdagangan, Mekkah, telah
dipilih oleh Allah SWT menjadi utusan-Nya bagi segenap umat manusia. ia menjadi figur
yang diberi peran sebagai duta dari berita langit. Ini berarti melalui lidah Muhammad ibn
Abd Allah itulah, wahyu Allah, yang berisi ajaran-ajaran kehidupan yang bersumber dari
Allah SWT tersebut, akan disampaikan.

Kemudian Allah SWT menurunkan wahyu berikutnya, yakni surat al-Muddatstsir
ayat 1-7:

opald Uy HRELE HAAY 5, SR 53405, el GS, ;K8 G5, 3 a8 Al i,

Artinya:

"Hai orang-orang yang berselimut, bangunlah dan berilah peringatan. Dan
Tuhanmu agungkanlah. Dan pakaianmu bersihkanlah. Dan perbuatan dosa tinggalkanlah.
Dan janganlah kamu memberi (dengan maksud) memperoleh (balasan) yang lebih
banyak. Dan untuk (memenuhi perintah) Tuhanmu, bersabarlah."

Mulai saat itu kegiatan dakwahpun dilancarkan oleh Rasulullah SAW. Namun
pelaksanaannya masih dalam kondisi sembunyi-sembunyi (dakwah sirriyah). Dakwah
secara sembunyi-sembunyi tersebut dilaksanakan oleh Rasulullah SAW selama lebih

81



kurang tiga tahun. Hal ini dilakukan karena adanya permusuhan dan penolakan keras dari
pihak kafir Quraisy. Mereka memandang bahwa apa yang disampaikan oleh Rasulullah
SAW merupakan ancaman terhadap posisi mereka di mata bangsa Arab lainnya. Di
samping itu segala sesuatu yang dibawah oleh Rasulullah SAW tersebut bertentangan
dengan kepercayaan mereka, yakni penyembahan berhala (paganisme).

Perbedaan utama penelitian ini terletak pada fokus polarisasi respon keluarga. Jika
penelitian lain biasanya hanya membahas tahapan dakwah secara umum, tulisan ini
secara spesifik membedah tipologi keluarga Nabi ke dalam empat kategori sikap yang
berbeda.

Berikut adalah 3 penelitian terdahulu yang relevan beserta perbandingannya
dengan tulisan Anda:

Penelitian oleh Siti Zubaidah (2018): Strategi Dakwah Sirriyah dan Jahriyah
Rasulullah di Mekkah. Fokus penelitian ini pada manajemen dakwah secara makro, mulai
dari tahap sembunyi-sembunyi hingga terang-terangan di level masyarakat Quraisy
secara luas. Penelitian lebih menekankan pada aspek manajerial dan linimasa dakwah,
sedangkan penelitian penulis lebih mikro, yakni menekankan pada dinamika psikologis
dan sosiologis di internal keluarga (polarisasi keluarga).

Penelitian oleh Ahmad Munir (2020): Komunikasi Persuasif Nabi Muhammad SAW
terhadap Kaum Kafir Quraisy. Fokus penelitian ini pada gaya bahasa dan retorika yang
digunakan Nabi dalam menghadapi tokoh-tokoh penentang seperti Abu Jahl dan Walid bin
Mughirah. Penelitian ini berfokus pada instrumen komunikasi (bahasa), sementara
penelitian penulis berfokus pada status hubungan kekerabatan dan bagaimana pengaruh
garis keturunan (genealogi) menentukan pola dukungan atau penolakan keluarga
terhadap dakwah.

Penelitian oleh Rahmad Syarif (2021): Analisis Historis Peran Abu Thalib dalam
Melindungi Dakwah Islam. Fokus penelitian ini merupakan studi tokoh tunggal yang
berfokus sepenuhnya pada sosok Abu Thalib sebagai pelindung politik Nabi, sedangkan
penelitian penulis lebih komprehensif karena tidak hanya melihat satu tokoh, melainkan
membuat komparasi antar-tokoh keluarga (seperti perbandingan antara Abu Lahab yang
antagonis dengan Abu Thalib yang simpatisan namun tetap pada agama lama).

Tinjauan Literatur

Menurut sumbernya, data penelitian digolongkan menjadi data primer dan data
sekunder. Data primer adalah data yang diperoleh langsung dari subjek penelitian dengan
mengenakan alat pengukuran atau alat pengambilan langsung pada subjek sebagai
sumber informasi yang dicari (Sugiyono, 2022).

Data primer dalam penelitian ini adalah Hadits dan Shirah Nabawiyah meliputi: As-
Sirah Nabawiyah karya Syaikh Abul Hasan ‘Ali al-Hasani an-Nadwi, yang diterjemahkan
oleh Muhammad Halabi Hamdi dkk. Dengan judul Sejarah Lengkap Nabi Muhammad SAW,
Ar-Risalah karya Ja’far Subhani yang diterjemah oleh M. Hasyim dan Meth Kieraha dengan
judul Sejarah Kehidupan Rasulullah saw., Shirah Nabawiyah karya Syaikh Shafiyurrahman
Al- Mubarakfury, yang diterjemahkan oleh Kathur Suhadi, Shirah Nabawiyah karya Abdul
Malik Ibnu Hisyam.

Sedangkan data sekunder adalah data yang diperoleh lewat pihak lain, tidak
langsung diperoleh oleh peneliti dari subjek penelitiannya (Sugiyono, 2022). Dalam
penelitian ini penulis juga akan menggunakan data yang berkaitan dengan permasalahan
yang penulis bahas, seperti data dari buku Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad saw. oleh
Moenawar Chalil, Pengantar Sejarah Dakwah, oleh Wahyu Ilaihi dan Harjani Hefni, dan
literatur lainnya yang menjadi penunjang penelitian ini.

82



Metode Penelitian

Jenis penelitian ini penulis menggunakan jenis penelitian kualitatif, yaitu penelitian
yang bermaksud untuk memahami fenomena tentang apa yang dialami oleh subjek
penelitian misalnya perilaku, persepsi, motivasi, tindakan dan lain-lain, secara holistik,
dan dengan cara deskriptif dalam bentuk kata-kata dan bahasa, pada suatu konteks
khusus yang alamiah dan dengan memanfaatkan berbagai metode alamiah (Moleong,
2021). Sedangkan spesifikasi penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif. Jenis
penelitian ini bertujuan membuat deskripsi secara sistematis, faktual, dan akurat tentang
fakta-fakta dan sifat- sifat populasi atau objek tertentu (Sugiyono, 2022).

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan historis. Pendekatan historis
adalah pendekatan yang dimaksudkan untuk merekonstruksi kondisi masa lampau secara
objektif, sistematis, dan akurat. Dengan demikian pendekatan historis dalam penelitian ini
bertujuan untuk mengetahui model dakwah Rasulullah SAW dalam polarisasi komunitas.

Hasil dan Pembahasan
1. Model Dakwah Rasulullah SAW

Selang beberapa waktu kemudian turunlah wahyu berikutnya. Wahyu tersebut
berisi perintah Allah untuk menyampaikan dakwah, ajaran kepada Islam yang
disampaikan secara terang-terangan, tidak lagi sembunyi-sembunyi. Penyampaian
dakwah secara terang-terangan ini ditujukan kepada kaum kerabat/keluarga terdekat
Rasulullah Saw. Firman Allah dalam surat al-Syu'ara ayat 214: B )

AV e il

Artinya:

"Dan berilah peringatan kepada keluargamu terdekat."

Kata asyirat yang terdapat dalam ayat tersebut, menurut Ibn Fariz, mempunyai
dua arti asal, yaitu "jumlah bilangan tertentu" dan "bergaul atau bercampur". Karena
itu keluarga, kerabat, suami atau istri disebut 'asyirat', karena mereka antara satu
dengan yang lain mengenal dan bergabung dalam satu rumah tangga (Shihab, 1997).
Selanjutnya menurut al-Raghib al-Ashfahani, kata tersebut mengandung arti keluarga
seseorang yang merasa banyak dengan mereka, yakni mereka bagi seseorang itu
menjadi berada dalam jumlah yang sempurna (Al-Raghib al-Asfahani). Oleh sebab itu
ayat tersebut berbicara dalam konteks perintah Tuhan kepada Nabi (termasuk
umatnya) supaya memberi peringatan kepada keluarga dan kerabat yang dekat
(Shihab, 2022).

Keluarga terdekat Rasulullah bila dari silsilah beliau, berawal dari Qushai.
Qushai mempunyai 3 orang putra, masing-masing bernama 'Abd al-Uzza, 'Abd al-Dar
dan 'Abd al-Manaf. Dari tiga putra itu, silsilah Rasulullah SAW berkaitan dengan Abd al-
Manaf mempunyai 4 orang putra, masing-masing bernama Muththallib, Hasyim, Naufal
dan Abd Syams. Hasyim mempunyai seorang putra bernama 'Abd al-Muththallib.
Selanjutnya 'Abd al-Muththallib mempunyai 10 orang putra, tetapi yang disebut nama-
namanya hanya 6 orang, yakni Hamzah, Abbas, 'Abd Allah, Abu Lahab, Abu Thalib dan
Harits. 'Abd Allah adalah ayah dari Rasulullah SAW sementara yang lainnya adalah
paman-paman beliau.

83



'Abd Syam, saudara kandung kakek buyut Rasulullah SAW mempunyai keturunan
secara garadual melahirkan Umayyah. Umayyah melahirkan Harb, Harb melahirkan Abu
Sufyan dan Abu Sufyan melahirkan Mu'awiyah. Seperti diketahui garis keturunan ini
memunculkan khalifah-khalifah Daulat Bani Umayyah'. Demikian pula, paman Rasulullah
'Abbas’ juga melahirkan keturunan yang menjadi khalifah-khalifah Daulat Bani Abbas.
Sementara itu silsilah Rasulullah pada lapisan pertama, yakni 'Abd al-Uzza melahirkan
keturunan 'Asad dan Khuwailid. Khuwailid mempunyai 2 orang anak, masing-masing
'Awwam dan Khadijah. Siti Khadijah, sesudah bercerai dari suaminya yang pertama,
kemudian menikah dengan Rasulullah SAW.

Ketika turunnya ayat tersebut, yang dimaksud dengan keluarga terdekat
Rasulullah SAW adalah mereka yang hidup semasa dengan beliau. Bila disebut satu
persatu mereka adalah Hamzah, Abbas, Abu Lahab, Abu Thalib dan  Harits.Untuk
melaksanakan perintah Allah SWT tersebut, Rasulullah SAW. pun menyeru kaum
kerabatnya ini. Imam al-Bukhari meriwayatkan hal tersebut dalam Kitab Shahihnya sbb:

"Wahai putra/putri Fihr, 'Adi dan seluruh anggota suku Quraisy"”, sehingga mereka
berkumpul, sampai yang tak dapat hadirpun mengirimkan wakilnya untuk
memperhatikan apa yang disampaikan oleh Muhammad SAW, Abu Lahab dan tokoh
Quraisy lainnya pun datang. Nabi Muhammad SAW bersabda: 'Bagaimana kalau aku
kabarkan kepada kalian bahwa di lembah ini ada seekor kuda yang akan menyerang
kalian, apakah kalian percaya kepadaku?" Mereka menjawab: "Kami tak pernah melihat
engkau berdusta”, Nabi bersabda: "Sesungguhnya aku akan memperingatkan kalian
tentang bahaya besar di hari kemudian". Abu Lahab berkata: "Celakalah engkau. Untuk hal
inikah engakau mengumpulkan kami?" Lalu turunlah ayat model dakwah Rasulullah SAW
dalam polarisasi komunitas Tabbat yada Abi lahab wa tabba".

Selanjutnya Rasulullah SAW mengundang kaum kerabat anggota keluarganya
terdekat untuk makan bersama-sama di rumah beliau sendiri. Diriwayatkan, bahwa yang
hadir ketika itu sampai mencapai 40 orang, termasuk Abu Lahab.

Setelah selesai jamuan makan, Rasulullah SAW bersiap-siap untuk memulai
maksud yang akan disampaikan kepada para tamunya. Namun sebelum beliau sempat
berdiri untuk maksud tersebut, Abu Lahab, memotong jalan mendahului berdiri terlebih
dahuly, lalu berpidato dengan suara lantang penuh nafsu.

"Mereka (yang hadir) ini adalah saudara-saudara dan anak-anak keturunan dari
saudara-saudara bapakmu. Maka (sekarang) berbicaralah! Dan hentikanlah
penyelewenganmu (dari agamamu) itu. Jangan engkau menyerang agama kaummu.
Jangan engkau serahkan mereka kepada kemarahan bangsa Arab, sebab sesungguhnya
kaummu tidak akan sanggup melawan mereka bangsa Arab keseluruhannya. Mereka
(kaummu) tidak sanggup berperang dengan mereka (Shukri, 2023).

"Kaummu sudah tahu maksudmu, hendak merubah agama mereka. Tidak
tersembunyi bagi mereka apa urusanmu (yang sebenarnya) dan bahwa engkau mengajak
mereka kepada penyelewengan, (mengajak mereka) supaya keluar dari tradisi nenek
moyang (kita). Awaslah, jagalah keselamatan dirimu dan keselamatan keturunan
bapakmu. Ketahuilah bangsa Arab tidak akan membiarkanmu (begitu saja). Tidak sukar
bagi mereka untuk menyerangmu dan membunuhmu" (Shukri, 2023).

84



"Kembalilah kepada agama bapak dan nenek moyangmu. Itulah lebih baik bagimu.
Kalau tidak kami akan penjarakan engkau sampai engkau sehat kembali dari penyakitmu
itu, sehingga engkau bebas dari penyakitmu. Keluargamu lebih wajar mendidikmu dan
berhak untuk menangkapmu dan memenjarakanmu, bila engkau terus bertahan pada
pendirianmu itu, dan itu lebih memudahkan bagimu dan bagi mereka, dari pada apabila
kaum Quraisy menerkammu dengan bantuan bangsa Arab (lainnya). Aku tidak pernah
melihat seseorang yang mendatangkan malapetaka kepada keluarga bapaknya seperti
engkau lakukan ini” (Shukri, 2023).

Baru saja Rasulullah Saw memulai dakwah untuk keluarga terdekat, beliau sudah
dihadang oleh anggota keluarga itu sendiri. Ini menunjukan setiap pendukung dakwah
haruslah menyadari bahwa tantangan dakwah bisa muncul, bukan saja dari luar, tetapi
juga dari dalam, yakni dari orang dekat bahkan dari kalangan keluarga sendiri.

Betapa sistematisnya argumennya yang diajukan oleh Abu Lahab dalam
mematahkan maksud yang akan disamapaikan oleh Rasulullah SAW belum lagi dakwah
dimulai, Abu Lahab sudah menampik keinginan Rasulullah tersebut dengan alasan-alasan
yang tersusun dengan rapi. Abu Lahab memulai dengan menggambarkan posisi
Muhammad sebagai seorang pesakitan yang tertangkap basah. Muhammad disebutnya
sebagai al-Shab-ah (penyelewengan) dari agama nenek moyang.

Dengan memberikan predikat sebagai penyeleweng itu Abu Lahab kemudian
mendesak posisi Rasulullah tersebut kepada situasi yang sangat berbahaya, bukan saja
bagi diri Rasulullah sendiri, tetapi juga bagi kaum kerabatnya, yaitu keluarga Bani Hasyim.
Situasi yang berbahaya itu adalah kemarahan bangsa Arab.

Dengan argumen seperti itu Abu Lahab memojokkan Nabi Muhammad sebagai
orang yang telah menyeret kaum Quraisy Bani Hasyim untuk berhadapan diametral
dengan bangsa Arab secara keseluruhan. Karena bukan hanya suku Quraisy tetapi juga
seluruh bangsa Arab telah memeluk keyakinan terhadap berhala-hala yang ada
disekeliling Ka'bah, berabad-abad yang lalu.

Oleh sebab itu dengan gaya sebagai pendukung Muhammad, Abu Lahab
memperingatkan agar Muhammad menghentikan maksud tersebut. Kalau tidak, dari pada
seluruh bangsa Arab akan membunuh Muhammad, lebih baik kaum kerabatnya terlebih
dahulu menangkapnya dan mengobati Muhammad dari penyakit yang diidap.

Setelah berlalu beberapa hari dari undangan yang pertama, Rasulullah kemudian
mengundang kaum kerabatnya yang kedua kali. Beberapa bibi beliau melarang untuk
tidak mengundang Abu Lahab kembali. Namun Rasulullah tetap mengundangnya untuk
datang. Demikianlah sesudah selesai makan sebelum Abu Lahab kembali bicara, seperti
pada undangan sebelumnya, Rasulullah segera berdiri memulai pembicaraan.

"Segala puji bagi Allah, aku puji Dia, aku mohon pertolongan kepada-Nya, aku
beriman kepada-Nya dan aku berserah diri kepada-Nya. Aku bersaksi bahwa tiada Tuhan
yang layak disembah melainkan Dia satu-satunya. Dan tiada sekutu bagi-Nya. Kemudian
dari itu, sesungguhnya seorang al-Ra'id (perintis) tidak akan menipu keluarganya. Andai
saja aku menipu semua manusia, aku tidak akan menipu keluargaku. Demi Allah, tidak ada
Tuhan melainkan Dia, sesungguhnya aku ini adalah utusan Allah kepadamu khususnya
dan kepada umat manusia umumnya" (Shukri, 2023).

85



"Dan sesunguhnya Allah telah memerintahkan kepadaku, supaya aku memanggil
kamu kepada-Nya, dengan firman-Nya: "Berilah peringatan kepada kaum kerabatmu yang
terdekat." Aku panggil kamu kepada kalimat yang ringan di lidah, berat di timbangan,
yakni penyaksian bahwa tiada Tuhan melainkan Allah, dan bahwa sesugguhnya aku
adalah utusan Allah. Dan demi Allah kamu pasti mati, sebagaimna kamu tertidur, dan akan
bangkit kembali sebagaimana kamu terbangun, dan pasti kamu akan dipinta tanggung
jawabmu atas apa yang kamu perbuat, dan kamu akan diberi ganjaran yang baik atas
amalmu yang baik, dan yang buruk atas perbuatanmu yang buruk, dan sesungguhnya (di
sana) ada surga yang kekal dan ada neraka yang kekal" (Shukri, 2023).

"Wahai keturunan Abd al-Muththallib. Demi Allah tidak pernah melihat seorang
pemuda membawa sesuatu yang lebih tinggi nilainya dari apa yang ku bawakan kepadamu
(sekarang ini). Sesungguhnya kubawakan kepadamu kebaikan dunia dan kebaikan
akhirat. Maka siapakah (di antara yang hadir) yang bersedia menyambut seruanku kepada
urusan (penting) ini dan bersedia mendampingiku untuk menegakkannya" (Shukri,
2023).

Nabi Muhammad SAW mengawali pidatonya dengan menyebut diri sebagai
seorang Ra'id (perintis), bukan sebagai seorang Shabi (penyeleweng), seperti yang
dituduhkan oleh Abu Lahab dalam pertemuan sebelumnya. Seorang perintis ingin
membawa kaumnya kepada keselamatan dan kesejahteraan, baik dalam kehidupan dunia
maupun dalam kehidupan akhirat. Oleh sebab itu, dalam menemukan kesejahteraan dan
kedamaian hidup itu, setiap orang akan mempertanggung jawabkan perbuatannya di
dunia ini. Siapa yang berbuat baik akan diberi ganjaran kebaikan, sebaliknya siapa yang
bebuat jahat akan diberi ganjaran kejahatan pula. Di kehidupan nanti itu ada surga yang
kekal, untuk orang-orang yang berbuat baik, dan ada neraka yang kekal untuk orang-
orang yang berbuat jahat. [tulah inti dari apa yang dibawa beliau untuk kaum kerabat pada
khususnya dan untuk umat manusia pada umumnya.

Mendengar ucapan Rasulullah SAW seperti itu, hadirinpun terdiam seketika. Apa
yang dilontarkan oleh Abu Lahab dalam pertemuan sebelumnya mendapat informasi
berimbang. Terjadi suasana pro dan kontra. Setiap orang menimbang-nimbang dalam
pikirannya masing-masing, apakah menerima tuduhan Abu Lahab sebagai penyeleweng,
atau mendengarkan kandungan maksud yang disampaikan oleh Muhammad Saw. yang
mereka kenal selama ini mempunyai sifat al-Amin (yang sangat dapat dipercaya).

Dalam suasana keheningan seperti itu, seorang pemuda belia putera pamannya,
yakni Ali bin Abi Thalib, bangun dari duduknya dan dengan suara yang lantang
menyatakan:

"Aku ya Rasulullah!, Aku membelamu. Aku adalah musuh bagi siapa yang
memusuhimu.”

Suasana tersebut menjadi sangat menentukan. Terjadi situasi di mana setiap orang
melihat ke arah Ali bin Abi Thalib dan ayahnya Abu Thalib. Pernyataan Ali sudah jelas,
yakni akan membela agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad dan bahkan dengan sangat
lantang pula di nyatakan bahwa dia siap menjadi musuh bagi siapa saja yang memusuhi
Nabi Muhammad Saw.

Dalam situasi mencekam ini Abu Thalib ibn 'Abd al-Muththallib pun berdiri pula
dari duduknya dan mulai bicara.

"Dan (lihatlah), itu semua kaum kerabat keturunan ayahmu, yang sedang
berkumpul. Dan aku hanyalah salah seorang dari mereka. Tetapi aku tidak akan
mendahului mereka untuk memenuhi apa yang kau kehendaki. Teruskanlah menjalankan
tugasmu yang diperintahkan. Demi Allah aku akan tetap melindungimu dan membelamu.
Hanya aku sendiri tidak sanggup berpisah dari agama 'Abd al-Muththallib" (Shukri, 2023).

86



Dari ungkapan sejarah di atas, jelas terlihat betapa dakwah Rasulullah SAW
terhadap kaum kerabatnya memunculkan dua kasus penting bagi kegiatan dakwah. Abu
Lahab menentang keras dakwah Rasulullah, dan tidak mau memeluk agama Islam.
Demikian pula Abu Thalib, mendengarkan dengan seksama dakwah Rasulullah, namun
tidak mau menerima agama Islam sebagai agama. Dua paman beliau ini sama-sama tidak
mau memeluk Islam, tetapi dengan motivasi yang berbda. Abu Lahab muncul sebagai
musuh Rasulullah, sebaliknya Abu Thalib muncul sebagai pembela beliau.

2. Model Dakwah Komunitas

Dari gambaran di atas dapatlah disimpulkan sementara, sekurang-kurangnya ada
empat kategori yang dapat dideskripsikan bagi keluarga dekat Rasulullah, dalam
penerimaan mereka terhadap dakwah beliau. Pertama, mereka yang langsung menerima
Islam sebagai agama dan meninggalkan tradisi nenek moyang menyembah berhala.
Kedua, mereka yang menolak Islam sebagai agama dan berupaya menghalang-halangi
dakwah yang dilaksanakan oleh Rasulullah. Ketiga, mereka yang juga menolak Islam
sebagai agama, tetapi memberi dukungan terhadap kegiatan dakwah Rasulullah tersebut.
Keempat, mereka pada awalnya tidak menerima Islam, tetapi dalam waktu agak lama
kemudian baru memeluk agama Islam.

Uraian berikut akan membicarakan satu persatu anggota keluarga dekat
Rasulullah SAW yang menjadi objek dakwah beliau, yakni klasifikasikan kedalam empat
kategori tersebut. Kelompok pertama, mereka yang langsung menerima Islam dan
meninggalkan agama nenek moyang. Orang-orang yang termasuk kepada kelompok
pertama ini diwakili oleh Khadijah bint Khuwailid serta Ali bin Abi Thalib.

Siti Khadijah memeluk agama Islam pada tahun 636 M. Ia terpikat kepada
kepribadian Muhammad yang di kalangan masyarakat Mekkah dijuluki dengan al-Amin.
Khadijah dikenal sebagai seorang pedagang kaya di Mekkah. Garis keturunannya bertemu
dengan Rasulullah pada Qushayy. Ayahnya bernama Khuwalid, adalah cicit dari Qushay.

Sebelum memeluk agama Islam dan menikah dengan Muhammad, ia sudah
menjadi janda dua kali. Pertama ia menikah dengan Abu Halal al-Nabbasy ibn Zuhrah. Dari
perkawinan ini ia dianugerahi seorang anak bernama Halal. Abu Halal kemudian
meninggal dunia. Siti Khadijah kemudian menikah kedua kalinya dengan Atiq ibn Abid al-
Makhzumi. Suami kedua inipun meninggal dunia pula. Kembali Siti Khadijah menjadi
janda. Dalam keadaan menjadi janda kedua kali ini, beberapa lamaran dari pemuka
Quraisy, dia tolak.

Tidaklah secara kebetulan, bila Abu Thalib yang menjadi paman Muhammad itu,
mempunyai hubungan dagang dengan Siti Khadijah. Sementara itu Muhammad sendiri
tinggal di rumah pamannya itu. Untuk meringankan beban pamannya, Muhammad ikut
membantu membawa dagangan ke Syam. Dengan demikian Muhammad dapat mengenal
pasar dengan baik. Berkat kejujurannya, perdagangan Abu Thalib bertambah maju.

Keadaan ini diketahui oleh Siti Khadijah. Untuk memastikan dan meyakinkan
dirinya tentang kepribadian Muhammad dalam perdagangan tersebut, Siti Khadijah
kemudian mengutus seorang suruhannya untuk mendampingi Muhammad dalam
perdagangannya itu. Selanjutnya Muhammad dipercaya pula untuk membawa
dagangannya ke Syam.

87



Atas laporan Maisarah tentang kepribadian Muhammad inilah, Siti Khadijah
kemudian memutuskan untuk meminta Muhammad sebagai suaminya. Permintaan itu
ternyata mendapat sambutan. Dengan demikian berlangsunglah pernikahan antara
Muhammad dan Siti Khadijah, yang ketika itu mereka masing-masing berusia 25 tahun
dan 40 tahun. Dari perkawinan ini keduanya peroleh keturunan 4 puteri; Zainab,
Ruqayyah, Ummu Kalsum, dan Fatimah, ketika itu ia membenarkan bahwa Muhammad
mendapatkan wahyu dari Allah. Rasulullah pernah berucap ketika Siti Khadijah wafat;
"Ketika aku miskin ia memberiku kekayaan dan ketika aku dianggap orang gila, ia tetap
percaya kepadaku."

Ali ibn Abi Thalib adalah orang kedua memeluk agama Islam setelah Siti Khadijah.
la adalah sepupu Rasulullah dan kemudian menjadi menantu beliau. Ayahnya adalah 'Abd
al-Muththalib ibn Hasyim ibn 'Abd Manaf. Dalam usia 6 tahun, ia sudah tinggal bersama
Rasulullah, sebagaimana Rasulullah pernah tinggal bersama ayahnya. Ali berusia 8 tahun
ketika Muhammad diangkat menjadi Rasul. Pembelaanya terhadap Rasulullah ia nyatakan
pada jamuan makan yang dilaksanakan Rasulullah untuk kaum kerabatnya, ketika
dakwah terhadap kaum kerabat pertama sekali dilakukan.

Tak pelak lagi, hubungan Rasulullah dengan Ali sangat dekat. Begitu dekatnya
hubungan tersebut sehingga ia banyak menyaksikan Rasulullah SAW menerima wahyu.
Disamping itu ia juga banyak menimba ilmu berkenaan dengan keagamaan, baik teori
maupun praktik (Akhirudin, 2017). Ali kemudian diambil menantu oleh Rasulullah untuk
putri baliau, Fatimah. Dari Fatimah, Ali dikaruniai dua orang putra Hasan dan Husen.

Kelompok kedua, mereka yang menolak dakwah Rasulullah SAW secara terus
menerus. Adapun yang masuk pada kelompok kedua ini diwakili oleh paman Rasulullah
juga, yakni Abu Lahab. Nama lengkapnya 'Abd al-Uzza ibn 'Abd al-Muththalib ibn Hasyim.
la diberi nama Abu Lahab karena mukanya agak kemerah-merahan seperti api. Dengan
nama itu dimaksudkan Abu Lahab adalah (orang bermuka bagaikan gejolak api). Isterinya
adalah saudara kandung Abu Sofyan ibn Fihr, yakni Ummu Jamil. Baik Abu Lahab dikenal
dikalangan masyarakat Mekkah adalah orang yang kaya raya. Inilah yang menyebabkan
dia menjadi takabbur dan tidak mau menerima dakwah Rasulullah SAW (As-Sallabi,
2020).

Abu Lahab dan isterinya sama-sama menentang keras dakwah Rasulullah SAW
Atas perbuatan kedua suami isteri ini, Allah menurunkan surat al-Lahab:

3an e A Bain o3, aal) A0S 41 5a0 5 gl I3 156 e, Cullasalaiie 20, Chg g (o 15 &
Artinya:

"Binasalah kedua belah tangan Abu Lahab dan dia telah celaka. Tidaklah bermanfaat
baginya, harta benda yang dia punyai dan juga apa-apa yang dia usahakan. Dia akan masuk
kedalam neraka yang bernyala-nyala. Dan isterinya sendiri yang mengangkat kayu
bakarnya. Di lehernya terikat tali dari sabut."

Kelompok ketiga, mereka yang menolak dakwah Rasulullah, tetapi membela beliau
dalam situasi apapun. Kelompok ini diwakili oleh Abu Thalib ibn Abd al-Muththalib ibn
Hasyim. Peranannya dalam membela dakwah Rasulullah SAW sangat besar. Posisinya
sebagai salah seorang pemuka Bani Hasyim, Abu Thalib sering mendapatkan kecaman
dari orang-orang suku Quraisy lainnya. Ketika terjadi pemboikotan terhadap Rasulullah
dan kaum Musliman, sebenarnya hal itu tertuju juga terhadap keluarga Bani Hasyim,
karena perlindungan yang mereka berikan kepada Rasulullah.

88



Karena posisi seperti itulah Rasulullah sangat mencintai Abu Thalib. Ketika ia
dalam keadaan sakit keras dan Rasulullah mengajaknya untuk mengucapkan dua kalimat
syahadat, ia tidak mau mengucapkannya dan tidak bersedia meninggalkan agama nenek
moyang mereka.

Riwayat ini diuraikan oleh al-Zuhri dari Sa'id ibn al-Musayyab yang menerimanya
dari ayahnya al-Musayyab ibn Hazam al-Makhzumy, salah seorang sahabat Rasulullah dari
kalangan Mubhajirin. "Tatkala maut mendekati Abu Thalib, masuklah Nabi kedalam
rumahnya dan segera ke pembaringannya. Beliau dapati Abu Jahal ibn Hasyim dan Abd
Allah ibn Umayyah ibn Al-Mughirah telah duduk terlebih dahulu, lalu bersabda Nabi SAW
"Wahai pamanku, ucapkanlah "La ilaha illa Allah, supaya paman dapat aku bela di hari
kiamat di sisi Allah." Sebelum Abu Thalib menjawabnya, Abu Jahal dan Abd Allah ibn
Umayyah berujar: "Hai Abu Thalib, apakah engkau tinggalkan agama ayahmu 'Abd al-
Muththalib?" Tiap-tiap Rasulullah membujuk pamannya mengucapkan syahadat, setiap
pula Abu Jahal dan Abd Allah ibn Umayyah mengganggu dengan menyebut agama Abd al-
Muththalib, sehingga Abu Thalib menyatakan sendiri: "Biarkan aku menurut agama 'Abd
al-Muththalib saja". Dan dia enggan mengucapkan kalimat la ilala illa Allah (Ibn Katsir).

Maka Allah menurunkan ayat Surat at-Taubah ayat 113

pinall Clalal 268 2] Gile 323 (e 208 (51 138 515 S Al 1558805 &1 shal (a5 8l (R
Artinya:

"Tidak adalah bagi Nabi dan orang-orang beriman untuk memohonkan ampun bagi orang-
orang musyrikin, walaupun orang-orang itu keluarga terdekat sekalipun, setelah nyata
bagi mereka bahwa mereka akan menjadi penghuni neraka jahim."

Allah menurunkan untuk Abu Lahab, ayat al-Qur'an yang terdapat dalam surat al-
Qashash ayat 56:

Cadigaly (’Ar_\ 525 8L e saen dl (<05 caal a (28 B ‘A"
Artinya:

"Sesungguhnya engkau tidaklah akan dapat memberi petunjuk kepada orang yang engkau
kasihi, tetapi Allah-lah yang memberikan petunjuk kepada barang siapa yang Dia
kehendaki, dan Dia lebih mengetahu siapakah yang dapat diberi petunjuk itu."

Kelompok keempat, mereka yang menerima dakwah Rasulullah, tetapi dalam
waktu yang cukup lama. Kelompok ini diwakili oleh Hamzah ibn 'Abd Al-Muththalib.
Hamzah ibn Abd Al-Muththalib adalah paman Rasulullah juga. Usianya tidak jauh terpaut
dengan Rasulullah. Oleh sebab itu, sejak kecil mereka sudah teman sepermainan. Sebagai
anggota suku Quraisy, Hamzah memang tidak serta merta menerima dakwah Rasulullah
Saw. tetapi kecintaannya terhadap keponakannya ini tidak dapat diganggu. Tidak pernah
sekalipun Hamzah memperlihatkan ketidak sukaan terhadap Rasulullah, bahkan dia
dengan segala kemampuannya melindungi Rasulullah dari gangguan siapa saja. Semakin
agung nama Muhammad SAW semakin besar kedengkian musyrikin Mekkah. Maka
semakin ketat pula penjagaan Banu Muththalib terutama Hamzah terhadap Rasulullah
SAW (Akhirudin, 2017).

89



Abu Sufyan juga kerabat dekat Rasulullah yang pada awal dakwah Rasulullah
melakukan permusuhan terhadap beliau. Posisinya sebagai saudagar Quraisy membuat ia
membenci dakwah Nabi dan melancarkan permusuhan. la menyuruh para penggubah
sya'ir untuk menyusun sya'ir berisi penghinaan kepada nabi Muhammad Saw. sekalipun
demikian, Abu Sufyan pernah secara sembunyi-sembunyi mendengarkan bacaan al-
Qur'an dari nabi Muhammad yang sedang shalat malam dan mengakui daya tarik dan
pesona dari al-Qur'an (As-Sallabi, 2020).

Tetapi lama-kelamaan, setelah fathu Mekkah ia kemudian memeluk agama Islam.
Betapa sangat menyentuhnya dakwah yang dilakukan oleh Rasulullah SAW terhadap Abu
Sufyan ini. Di tengah situasi mencekam yang menyelimuti masyarakat Mekkah, khawatir
Muhammad balas dendam, Rasulullah mengeluarkan tiga butir pengumuman penting
sebagai berikut:

Barang siapa yang masuk ke rumah Abu Sufyan maka dia aman. Barang siapa yang
menutup pintu rumahnya maka dia aman. Dan barang siapa yang masuk masjid maka dia
aman (As-Sallabi, 2020).

Pengumuman inilah yang membuat Abu Sufyan merasa mendapat penghormatan
yang sangat tinggi. la ditempatkan pada posisi yang sangat terhormat. Harga dirinya
sebagai pembesar Quraisy dia peroleh. Inilah sisi emosional dari dakwah Rasulullah SAW.

Kesimpulan

Dari uraian tentang kegiatan dakwah Rasulullah SAW yang dibentangkan di atas,
dapatlah disimpulkan hal-hal sebagai berikiut:

Dakwah Rasulullah SAW terhadap keluarga dekatnya, tidaklah berlangsung mulus
tetapi dihadapkan pada berbagai problematika. Pada waktu ajakan untuk menerima Islam
dilakukan oleh Rasulullah, tidak serta merta mereka menerimanya, tetapi mereka
terpecah ke dalam empat kelompok.

Mereka yang menerima dakwah Rasulullah SAW dan kemudian memeluk Islam
dengan meninggalkan kepercayaan nenek moyang mereka, yakni menyembah berhala.
Kategori ini diwakili oleh Siti Khadijah binti Khuwailid serta Ali ibn Abu Thalib.

Mereka yang menerima dakwah Rasulullah, tetapi penerimaan tersebut
mengalami proses yang sangat lama. Setelah melalui peristiwa yang berliku-liku akhirnya
mereka juga meninggalkan keyakinan nenek moyang menyembah berhala. Kelompok ini
diwakili oleh Abu Sufyan.

Mereka yang menolak dakwah Rasulullah SAW dan tetap pada keyakinan nenek
moyang menyembah berhala. Di samping itu, kategori ini juga memusuhi Rasulullah dan
dengan berbagai cara bermaksud mencelakakan Rasulullah Saw. kategori ini diwakili oleh
Abu Lahab.

Mereka yang juga menolak dakwah Rasulullah SAW dan tetap pada keyakinan
nenek moyang menyembah berhala. Namun kategori ini tidak memusuhi Rasulullah,
sebaliknya membela dakwah Rasulullah Saw. kategori ini diwakili oleh Abu Thalib ibn Abd
Al-Muththalib serta Hamzah Ibn Abd al-Muththalib.

Strategi dakwah Rasulullah yang berbasis keluarga terdekat merupakan strategi
dakwah yang efektif, kerena dari dukungan keluarga terdekat inilah, beliau mendapatkan
legitimasi dari masyarakat. Dengan strategi ini pula dakwah beliau membuahkan
kesatuan umat: masyarakat madani yang berkeadilan, berkeadaban dan peradaban.

90



Daftar Pustaka

Akhirudin. (2017). Kordinat UIN. Kordinat UIN, XVII, 1-11.

As-Sallabi, A. M. (2020). Sejarah Lengkap Rasulullah. Pustaka Al-Kautsar.

Moleong, L.]. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revi). Remaja Rosdakarya.
Shihab, M. Q. (2022). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Lentera Hati.

Shukri, A. S. M. (2023). Metode Dakwah Terbaik: Hikmah Kebijaksanaan Dalam Dakwah
Nabi Muhammad (Saw). September 2023. https://dhomir.com/index.php/penyejuk-
jiwa/metod-dakwah-terbaik-hikmah-kebijaksanaan-dalam-dakwah-nabi-
muhammad-saw

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif: Untuk penelitian yang bersifat: eksploratif,
enterpretif, interaktif dan konstruktif. Alfabeta.

91



